
ENCARNACIÓN MEDINA ARJONA 
 
 

VILLON  
ET L’ART PROFOND DE L’ÉCRITURE 

 
 
 Il faut associer l’originalité du poème de François 

Villon, Ballade pour prier Notre-Dame1, au jeu, à la surprise 
maniée par Villon comme jeu artistique. Villon se base sur 
des clichés, mais la ballade surprend ; il s’agit d’un poème 
basé sur l’esthétique de la surprise de même que tout son 
Testament. Le poète a recours à toutes les possibilités de la 
langue pour arriver à la métamorphose et à l’efflorescence 
sémantique : « il utilise systématiquement le double voire le 
triple sens, l’antiphrase, l’oxymore, la parodie, les symboles, 

1  Ballade à sa mère devient Ballade que Villon feit à la requeste de sa mère pour prier 
notre dame dans l’entreprise de Marot de faciliter la lecture de l’œuvre de Villon. Voir D. 
Dop-Miller, « Clément Marot et l’édition humaniste des œuvres de François Villon », Ro-
mania, t. 112, 1991, p. 225-226, cité par Pascale Chiron, « L’édition des Œuvres de Villon 
par Clément Marot, ou comment l’autorité vient au texte », Littératures classiques, 2007/3, 
nº 64, p. 35-31. Voir François Villon, Poésies, édition de Jean Dufournet, Paris, Flamma-
rion, 1984 et l’ouvrage de Giovanni Dotoli, François Villon. Ballade pour prier Notre Dame, 
Paris, L’Harmattan, 2023.

95



le bestiaire ; il mélange les différents tons et registres, les dif-
férents accents du moment (picard, normand, parisien2) », 
tout ce qui peut lui servir pour faire basculer le texte grâce à 
un jeu de mots. 

Le premier vers est tout un programme de littérature 
sacré et profane : Dame des cieulx, regente terrienne ; cieux et 
terre. Jeu des idées contraires : la vieille femme et le démon. 
Une vieille femme exagérément pécheresse et un Mal per-
pétuellement en rédemption. Dans ce jeu d’auteur réside un 
des caractères de modernité de cette Ballade. 

Michel Butor, dans Illustrations IV3, adopte la manière 
villonienne du jeu poétique. Le quatrième volume d’Illus-
trations poursuit le dessein du second ; les textes commen-
cent avant que les autres ne se terminent, et doivent, selon 
le projet de l’auteur, s’illustrer mutuellement, c’est-à-dire, 
dans la conception butorienne, s’éclairer, jouer sur les sens 
potentiels partages et créer des rencontres de mots inatten-
dues. Dans « Hoirie-Voirie avec Alechinsky (les stances des 
mensualités) », chapitre qui a une origine curieuse, Ale-
chinsky a fait ses images sur un papier imprimé de textes du 
XVIIIe siècle en y laissant des places libres pour les textes de 
Butor. Le résultat en est une parfaite symbiose du texte et 
de l’image. Bien sûr, dans Illustrations IV, Butor ne reprend 
que son propre texte4 qui est un hommage ludique à Fran-

2  Esther Lizana Bellón. « Le Testament Villon : une perception carnavalesque de la 
réalité », in Percepción y realidad. Estudios francófonos, María Teresa Ramos Gómez y Cat-
herine Desprès Caubrière (dir.), Valladolid, Universidad de Valladolid, 2007, p. 616.

3  Michel Butor, Illustrations IV, Paris, Gallimard, 1976.
4  Je legue a Messire Janvier / Outre la queue du capricorne / Et la tete compatissante 

/ Du verseau penche sur son urne / Mes deux mains sans le moindre sou / Apres les 
bringues des etrennes / Tous les trous au fond de mes poches / Et un serieux enrouement.

96



çois Villon5. Ce que nous voulons souligner c’est que le lien 
intertextuel est apparent au premier plan dans le motif de 
testament parodique qui met en contact le vocabulaire juri-
dique et l’humour et détourne le caractère sérieux d’un tel 
document. À la manière de Villon dans Testament, et plus 
concrètement dans Ballade pour prier Notre-Dame, « il s’agit 
d’un texte qui aspire à être perçu comme un tableau, simul-
tanément, tous les éléments à la fois. Le regard du 
lecteur/spectateur doit trouver des points d’appui et des cor-
respondances6 ». 

Ce jeu entre l’image et le texte entre parfaitement dans 
le réseau intertextuel du texte de Butor comme nous le re-
marquons également dans la Ballade pour prier Notre-Dame. 
Bien que l’imagerie verbale de Butor soit provoquée par les 
images d’Alechinsky (sauf par exemple les signes du zo-
diaque), son organisation est bien réfléchie, complexe et pré-
senté comme une unité. La relation intertextuelle est ici 
d’ordre iconique, il ne s’agit pas d’une citation directe mais 
de la mise en relation de deux systèmes basés sur la similarité 
factuelle7. La parenté avec Villon se trouve dans la combi-
naison burlesque du savant et du « bas » qui parodie un do-
cument sérieux. Les énumérations relevant par leur lexique 
du carnavalesque qui ne cède devant rien de répugnant ap-
partenant au corps, sont organisées par la terminologie juri-

5  À qui Michel Butor consacre aussi le grand essai « La prosodie de Villon », dans 
Répertoire IV (1974).

6  Kateřina Sedláčková, Œuvre mobile de Michel Butor, Thèse de doctorat, Masary-
kova Univerzita, Dir. Jiří Šrámek, 2009, p. 97.

7  Nous reprenons la classification d’Antoine Compagnon qui range dans ce type 
avant tout le pastiche, la citation implicite et la réminiscence ; in La seconde main ou le 
travail de la citation, Paris, Éditions du Seuil, 1979, p. 79.

97



dique. En plus, elles sont gérées par le rythme, la répétition 
et la mélodie ce qui accentue le contraste et subvertit le code8 
comme le faisait Villon. 

Dans « Hoirie-Voirie » d’Illustrations IV Butor imite9 des 
vers du Grand Testament de Villon. Les opérations relevant 
de l’hypertextualité dans ce cycle Illustrations se limitent à 
trois cas, et Villon est l’un d’eux. Il s’avère que dans les textes 
sur des œuvres d’art, notamment ceux faisant partie d’Illus-
trations, les intertextes permettent à Butor de relier les élé-
ments épars des images. Ainsi, ces intertextes structurent la 
perception de ces images en y apportant des significations 
dépassant leur potentiel sémantique. Ils apportent un élé-
ment imaginaire qui fournit à la description la cohérence et 
une certaine logique de récit. Dans la Ballade pour prier 
Notre-Dame, avec ces opérations d’hypertextualité, le poème 
advient l’image cohérente du Paradis perdu. 

 
Au moustier voy dont suis paroissienne 
Pâradis painct, où sont harpes et luz, 
Et ung enfer où damnez sont boulluz : 
L’ung me fait paour, l’autre joye et liesse. 
 
C’est une opération d’hypertextualité entre peinture et 

littérature que Marc Fumaroli appelait « réseau de réflecteurs 
métaphoriques » servant à reconduire l’âme humaine à la 

8  Comme Butor écrit dans « La prosodie de Villon », les œuvres de celui-ci étaient 
d’autant plus subversives qu’elles appliquaient une forme savante au langage de la canaille 
ce qui la confirmait comme dans son rôle du reflet inverse de la société ; in Répertoire IV, 
Paris, Les Éditions de Minuit, p. 118.

9  Kateřina Sedláčková, op. cit., p. 139.

98



présence de son Origine divine, où « les arts de la parole 
proprement dite peignent l’invisible, les arts de l’image si-
lencieuse parlent. Le peintre médiateur, dans son ordre, in-
vente sur le même modèle que le poète-orateur, et ce modèle 
réfléchit (très exactement : rend réflexif pour l’intériorité hu-
maine) le mystère de la création et de l’incarnation di-
vines10. » 

Ce Paradis perdu auquel nous faisons référence dans la 
Ballade pour prier Notre-Dame nous apparaît sous deux sens : 
l’un théologique où le Mal se balade à son aise ; l’autre hu-
main, ou plus concrètement littéraire, peignant la fin de 
l’Amour courtois. 

Une première lecture du Testament suffit pour nous dé-
voiler les différences qui séparent Villon des poètes courtois : 
à la poésie de la fin’amor cultivée par ces derniers s’oppose 
l’esprit jongleresque de François Villon ; à leur finesse ver-
bale, la violence du Testament ; enfin, la recherche harmo-
nieuse des uns contraste définitivement avec l’aspect 
discontinu et fragmentaire de notre poète. Mais ce qui le sé-
pare radicalement de ces prédécesseurs c’est qu’il crée chez 
le lecteur l’impression d’entendre la voix authentique d’un 
« je11 ». Il est bien remarqué que « la poésie médiévale, sa-
vante, rigoureuse, calculée, est dans la création des formes, 
et son attrait naît de l’invention formelle qui organise des 
thèmes et des mélodies, et qui donne au lieu commun un 

10  Marc Fumaroli, L’école du silence. Le sentiment des images au XVIIe siècle, Flam-
marion, 1998, p. 191.

11  Olga Anna Dull rappelle que « la prière à la Vierge en tant que manifestation du 
‘je’ poétique est l’un des lieux communs les plus répandus à l’époque », « Tradition et re-
nouveau dans la Ballade pour prier Notre Dame de Villon », Romance Quarterly, vol. 38, 
1991/4, p. 387-397.

99



accent unique, propre à chaque grand poète12 » mais Villon 
va plus loin. Le poète devient original et personnel, non plus 
par sa virtuosité à manipuler une structure imposée, mais 
parce qu’il utilise toutes ces sources traditionnelles « pour 
répondre à un besoin d’exprimer son moi. Son efficacité est 
contenue dans l’expression de sa qualité vécue, alors que le 
lyrisme courtois tendait traditionnellement à séparer l’expé-
rience individuelle et l’expression poétique13 ». 

C’est grâce à ces glissements sémantiques que Villon va 
déformer le lexique de la joie et la douleur, pilier de la poésie 
lyrique et va entraîner avec lui l’effondrement des valeurs de 
l’univers courtois. Dans ce sens le Testament « constitue la 
critique d’une poésie désuète et révolue dans laquelle Villon 
se moque d’un vocabulaire hyperbolique et où il ridiculise 
sa sensiblerie qui ne correspond plus à la réalité de son 
temps14 ». 

L’ambiguïté15 qui se dégage des travestissements du 
poète et qui le rendent insaisissable est la clé de voûte de 
toute l’œuvre. Le je ris en pleurs, du Testament, cher à la gé-
nération de Louis XI, rends bien, grâce au balancement des 
contraires, l’esprit du temps de Villon, reflet de l’ambiva-
lence et de l’instabilité de la réalité du moment. Cette poésie 
n’est pas univoque. N’est-il pas considéré en tête de la lignée 
des poètes maudits ? Comme le poète maudit que la mère 
porte dans son ventre (Bénédiction) dans le premier poème 

12  Jean Dufournet, dans sa préface à Anthologie de la poésie Lyrique française des XIIe 
et XIIIe siècles, Paris, Gallimard, 1989, p. 32.

13  Esther Lizana Bellón, op. cit., p. 614-615.
14  Ibid., p. 616.
15  Jean Dufournet, Villon : ambiguïté et carnaval, Paris, Librairie Honore Champion, 

1992 et Nouvelles recherches sur Villon, Paris, Librairie Honore Champion, 1980.

100



des Fleurs du Mal, précédemment, François Villon montre 
une femme – la mère de l’auteur – très repentie de cette vie 
sur la terre. Une vie de péché assez invraisemblable qui laisse 
donc penser à l’humiliation d’être la mère d’un poète mau-
dit. En ce sens, Villon est d’une adresse inouïe en rendant 
compte du jeu entre lettré et illettrée, ainsi qu’à la mère du 
poète qui s’adresse à l’Ancêtre du lyrisme, la Vierge Marie. 
De plus, l’envoi final de la balade dévoile un « acrostiche » 
éponyme de VILLON par les lettres à l’initial des vers. Ceci 
est expliqué par « l’éclat du mot villonesque16 » peut aussi 
être une lettre : Villon signale l’acrostiche APPELACE (suivie 
de VILLON (E) dans l’envoi) par la formule oncques lettres ne 
leuz. À cette mère illettrée s’oppose le lecteur éveillé qui doit 
détacher la lettre du mot verticalement. 

Les vers de cette Ballade ne sont pas troubles, mais si 
chargés de suggestions, et une manière de saisir « la poésie 
en son essence17 ». Comme pour Baudelaire, « il y a une pen-
sée de la littérature18 […] La littérature pense par la forme » 
dans Les Fleurs du Mal, selon Antoine Compagnon. Pour 
Paul Zumthor, dans son Essai de poétique médiévale, écrit 
que si Villon « adhère aux structures inhérentes des vieux 
textes » et « n’utilise que les formes de son temps les plus ar-
chaïques : le huitain d’octosyllabes et la ballade », il n’émane 
pas moins de ses textes « un jeu formel incessant » ; Villon 
« ne cesse de remettre en cause l’harmonie19 ». Sous la forme 

16  Guillaume Kichenin, « Lecture de la polysémie chez Villon », in La syllepse. Figure 
stylistique, Yannick Chevalier et Philippe Whal (éd.), Lyon, Presses universitaires de Lyon, 
2005. <http://books.openedition.org/pul/20487>

17  Marcel Raymond, De Baudelaire au Surréalisme, Paris, Corti, 1985, p. 9 [1933].
18  Antoine Compagnon, Baudelaire devant l’innombrable, Paris, Sorbonne Université 

Presses, 2018, p. 7 [2003].

101



de la ballade à forme fixe, de l’humilité d’une vieille femme, 
sous la forme de la pitié sincère se cache également la ma-
nière profane ou la manière du peuple de parler du Mal, une 
tradition biblique et apocalyptique plus ancienne du Paradis 
perdu. Et comme pour la personne de Baudelaire, « ce pro-
gramme exige une connaissance intérieure et une expérience 
mystique du Mal20 ». Si on s’en tient à la légende de Villon, 
ceci n’est que le résultat d’une vie de débauche. 

Villon né en 1431, dans un milieu modeste. Parisien de 
récente souche et sans relations, il devient le petit clerc d’un 
chapelain d’une petite église de la rive gauche, qui s’appelle 
Guillaume de Villon. Le jeune devient petit clerc, c’est-à-
dire à la fois le domestique, l’enfant de chœur, le garçon qui 
fait les courses, le secrétaire et qui probablement reçoit en 
échange une instruction primaire. Puis il entre à la faculté 
des Arts – Art libéraux – et apprends expression, grammaire, 
rhétorique, dialectique, pour avoir son baccalauréat en 1449, 
bien qu’il fréquente plus la taverne que l’université. En 1455, 
une affaire de querelle, des séjours en prisons apportent 
maintenant des incertitudes d’interprétations très nom-
breuses par rapport à Villon et à son œuvre. La cascade d’af-
faires judiciaires qui le font apparaître dans les documents à 
propos de ses méfaits fait que d’être simplement nonchalant, 
il se retrouve marginal. Il commence à vivre dans un milieu 
de fripons du quartier latin, de gens qui se comporte mal 
simplement parce qu’ils n’ont pas d’argent. Villon est impli-
qué dans un vol au Collège de Navarre, même s’il n’est que 

19  Paul Zumthor, Essai de poétique médiévale, Paris, Éditions du Seuil, 1972, p. 420-
421. Voir aussi Jean-Claude Mühlethaler, Poétiques du quinzième siècle, Paris, Nizet, 1983.

20  Antoine Compagnon, op. cit., p. 7.

102



l’un des comparses. C’est le moment où il compose la laie, 
c’est-à-dire la première œuvre en forme de testament où il 
emprunte à la fiction testamentaire et à la fiction du congé, 
c’est-à-dire a la fiction du départ (de l’homme amoureux qui 
abandonne sa belle parce que sa belle ne veut plus de lui). 
Villon est absent de Paris pour trois années. 

Passé l’époque de la critique littéraire du jugement moral, 
il serait intéressant de voir dans cette Ballade non seulement 
l’expérience religieuse du repentir, mais aussi l’expérience lit-
téraire de l’écriture profane pour parler du sacré et pour en 
faire l’intertexte de la notion du Mal. Le poème évoque l’âge, 
l’impuissance, la pauvreté… mais aussi l’inspiration profane 
et les clichés empruntés à la religiosité populaire du Mal. Il 
s’agit d’une forme littéraire pour penser la littérature du Mal, 
puisque du point de vue moral, Villon invoque une Mère de 
Dieu sachant qu’elle est rédemptrice. C’est sur ce concept 
admis par tous qu’il peut écrire d’une manière profane (en 
tant qu’auteur) sur le thème du Mal. Il porte en particulier 
sur une figure centrale du christianisme médiéval, la Vierge 
Marie, dans un contexte d’essor de la dévotion mariale en-
tamé au XIIe siècle. Marie est alors hissée bien au-dessus de 
tous les hommes et reçoit un culte supérieur à celui de tout 
autre saint en lui attribuant des pouvoirs considérables : celui 
d’être plus forte que le diable – comme elle l’a fait en faveur 
du prêtre grec Théophile21 (sa légende circule en Occident à 
partir du XIe siècle) ; celui d’adoucir le sort des pécheurs (l’at-
teste le succès du motif iconographique et textuel de la Vierge 

21  Marie-Madeleine de Cevins, « Les enjeux de l’apologie chrétienne au Moyen Âge 
(XIe-XVe siècle) », in Didier Boisson et Élisabeth Pinto-Mathieu, L’apologétique chrétienne, 
Presses universitaires de Rennes, 2012. <http://books.openedition.org/pur/114831>

103



au Manteau ou Vierge de Miséricorde) ; celui de régner au 
Ciel et d’être rédemptrice avec son Fils. 

Tout d’abord il y a un intérêt de libérer le pauvre du 
péché de pauvreté. En 1461, Villon rentre à Paris après un 
temps dans la région de la Loire et deux séjours en prison. 
C’est un homme fatigué. Il y a donc dans son œuvre aussi 
une grande plainte et pitié sur soi-même. En 1463 il doit 
quitter Paris et en même temps il quitte l’histoire. Il se 
convertit pour se faire oublier et se dépeint comme un grand 
malade en disant être vieux, il se sent vieux. Mais surtout il 
arrive d’une manière géniale à trouver les accents sur la dé-
crépitude et sur la mort. La douleur est vraie ; Paris était 
tellement son inspiration que le bannir de la capitale c’était 
le détruire. 

Dans la Ballade pour prier Notre-Dame, la mère de 
Villon est pauvre (Femme je suis, povrette et ancienne, / Qui 
rien ne sçay ; oncques lettre ne leuz) et ceci fait entrer dans le 
poème l’enfance de l’auteur et la pauvreté ; ceci implique 
nouvellement les sens ambigus et multiples et l’intertextua-
lité du mot ‘mère’ qui implique la présence de l’auteur dans 
le poème au même niveau que Théophile – Théophile de Ci-
licie, apostat et repenti – ou que l’Égyptienne – Sainte Marie 
l’Égyptienne, prostituée d’Alexandrie qui se convertit et 
vécut ensuite dans le désert pendant quarante-sept, jusqu’à 
sa mort – sainteté populaire – au sens de différent au dis-
cours chrétien savant et les formes les plus déliées de la spi-
ritualité22 – contemporaine à Villon, ce qui donne naturalité 

22  Jacques Paul, « La religion populaire au Moyen Âge », Revue d’histoire de l’Église 
de France, tome 63, nº 170, 1977, p. 79-86.

104



et transparence à la présence de l’auteur en sa mère. 
Il est bien difficile d’imaginer une femme âgée avec une 

telle condamnation à l’enfer. La mère, ce ‘cœur simple’ – à 
la manière de Flaubert – représente un exemple héroïque du 
peuple de la France profonde, dont la mère est un exemple 
héroïque. Pourtant, c’est exagération d’humilité mène à tis-
ser la trajectoire difficile qui mène à tisser des liens avec la 
divinité. Le destin individuel que la vieille dame expose se 
correspond avec une histoire sociale qui va émouvoir le lec-
teur. D’autre part, il faut reconnaître à Villon le magistral 
rapport de sensibilité à l’incompréhensible. La construction 
de l’image de la Vierge se correspond à la fois dans l’histoire 
précise du sentiment avec une réflexion sur ce qu’est le culte 
des images, la croyance et l’amour pour les images. 

Villon, sous la pauvreté de sa mère, se présente comme 
un pauvre économique et de caractère ; de savoir. Il s’agit 
d’une manière littéraire, finalement dans la grande tradition 
médiévale, de se présenter de manière humble. Pourtant, 
bien qu’il greffe sur les lieux communs et qu’il n’y a pas d’in-
novation, pour ce qui est de la langue et du style il montre 
une simplicité et en même temps un caractère absolument 
direct qui font son succès. Villon a compris que la simplicité 
totale équivaut à l’efficacité totale. On a l’impression qu’il 
n’y a pas de recherche dans l’écriture. Simplicité et efficacité 
à la fin de chaque couplet qui donne l’impression qu’il n’y a 
pas de travail scriptural parce que la demi-strophe appelée 
envoi – qui se termine par le même vers final que dans les 
trois strophes de la ballade – est d’une simplicité géniale : 
En ceste foy je vueil vivre et mourir. Par conséquent, la Ballade 
est parfaitement efficace avec son langage profane et l’ima-
gerie de la religion du peuple. Dans la Ballade le raisonne-

105



ment est scolastique avec des schémas établis, Villon résonne 
par comparaison et par symbole, en utilisant le double sens 
des formulations, des mots et des images. 

Diminuer les traces du péché exige, dans ce poème, 
toute une hypertextualité à double langage : littéraire et plas-
tique, comme nous avons signalé auparavant. Ce que nous 
voulons remarquer c’est toutes deux appartiennent à l’ex-
pression artistique de la religiosité populaire. 

Le gouffre du Paradis perdu est identifié avec des thèmes 
littéraires et des représentations plastiques. Après l’introduc-
tion première du mystère de la mythologie antique : Empe-
riere des infernaux paluz, annonce l’obscurité et mystère de 
toute la première strophe. 

Avec la Ballade pour prier Notre-Dame, la poésie 
commence son cheminement vers le silence. Le jeu de stra-
tégie d’auteur et la conception hypertextuelle artistique du 
poème constituent le passage simultané de l’espace et du 
temps à la méditation. Parler de l’infini (dont le poème est 
chargé de donner l’intuition) dans le fini d’un vers, en y in-
troduisant le Mal comme innombrable et infini face à l’in-
finie bonté : s’agit de deux infinis dans la finitude du poème. 

 
Pardonne moy comme a l’Egipcienne, 
Ou comme il feist au clerc Theophilus, 
Lequel par vous fut quitte et absoluz, 
Combien qu’il eust au diable fait promesse. 
 
Le pacte de Théophile avec le diable – Théophile 

d’Adana, Cilicie – est l’histoire d’un crime, d’une pénitence 
et d’un miracle. Théophile se plaint que son évêque l’ait 
privé de toutes ressources et en accuse Dieu, en termes sa-

106



crilèges, de le laisser périr de misère. Salatin l’interroge sur 
les causes de son désespoir. Il les lui dit et se déclare prêt à 
n’importe quoi pour sortir de sa situation. Théophile accepte 
le pacte avec le Diable pour être rétabli dans sa dignité. 
Théophile comprend la faute qu’il a commise. Il exhale son 
désespoir et adresse une prière à la Vierge, devant une de ses 
chapelles. La Vierge arrache au diable la charte de Théophile. 
Elle la lui rend. L’évêque donne lecture au peuple d’un écrit 
du diable qui fait connaître la faute de Théophile. Il ajoute 
que la Vierge a délivré le coupable et fait chanter le Te Deum. 

Rapporter le miracle de la Vierge avec Théophile dans 
la Ballade c’est également rapporter toute la littérature po-
pulaire qui le soutient ainsi que les sources hagiographiques 
grecques et latines. Le pacte pour la puissance, l’argent ou 
les honneurs, dans le cas de Saint Théophile d’Adana, re-
monte à Eutychianus, à Fulbert de Chartres, à Hrosvitha de 
Gandersheim, à Pseudo-Marbode de Rennes, à Gautier de 
Coincy, à Rutebeuf, à Jacques de Voragine23. Il s’agit donc 
d’un ralliement à la tradition littéraire de la part de Villon ; 
c’est donc se poser soi-même comme écrivain. 

En même temps, en finir avec Théophile c’est la lutte 

23  Paul Diacre, tomulus de cuiusdam vicedomini poenitentia (traduit du grec d’Euty-
chianus) ; Fulbert de Chartres, Sermones ad populum, IV, in J.-P. Migne, Patrologia Latina, 
vol. CXLI, col. 323 ; Hrosvitha (Rosvita) de Gandersheim, Lapsus et conversio Theophili 
vicedomini, in J.-P. Migne, Patrologia Latina, vol. CXXXVII, col. 1102-1110, éd. Karolus 
Strecker, Lipsiae, Teubner, 1930, p. 67-80 ; Pseudo-Marbode de Rennes, Historia Theophili 
metrica, in J.-P. Migne, op. cit., vol. CLXXI, col. 1593-1604 ; Gautier de Coincy, Miracles 
de Notre Dame, Comment Théophilus vint a penitance, éd. A. Langfors, Helsinki, 1937 et 
éd. V. Frederic Koenig, Genève, Droz, 1966 ; Rutebeuf, Œuvres complètes, éd. E. Faral et 
J. Bastin, Paris, Picard, 1960, aussi l’édition des Œuvres complètes de Rutebeuf par Achille 
Jubinal, Paris, Pannier, 1839, qui contient le texte de quelques sources grecques et latines ; 
Jacques de Voragine, Legenda áurea (XIIIe siècle).

107



contre Prométhée, lutte contre Faust24 et contre la rationa-
lisation, ce qui, pour François Villon, n’exclut pas son travail 
rationnel sur l’art poétique. Prométhée, cet esprit moderne, 
« dans son inlassable élan ver un monde qu’il croit meilleur, 
à travers une série ininterrompue de catastrophes (Promé-
thée c’est l’image embellie de Tantale25) ». En même temps 
la tragédie de la contradiction intellectuelle ou existentielle, 
comme chez Rimbaud26. Le Faust des légendes populaires, 
celui rendu populaire par le Volksbuch édité par Spies27 en 
1587 et 22 fois réédité jusqu’en 1599 où Widman en pro-
posa une version très élargie. La première traduction fran-
çaise est due à P. Cayet (1603) : Histoires authentiques des 
péchés cruels du Docteur Fauste. En tout cas, dans cette Bal-
lade, Théophile est le Faust considéré archétype de l’homme 
nouveau affirmé à partir de la Renaissance. Nonobstant, 
nous signalerons que plus tard, cet esprit faustien est assimilé 
au génie créateur (diablerie). 

Il est nécessaire de rappeler ici qu’il n’y a rien d’hérétique 
chez François Villon et que sa religion est parfaitement 
conforme. Cependant, La Ballade pour prier Notre-Dame, 
dénuée du mythe ou laissant la légende de Théophile au sim-
ple rang de mythe ou d’artifice littéraire et la poésie n’a plus 
la vraie réminiscence du nom de Dieu, mais d’une recon-
naissance du moi auteur. Une fois l’écrivain libre du mythe, 
libre du mécène, il tombe dans l’exhibitionnisme de son art 

24  Pierre Brunel (éd.), Dictionnaire des mythes littéraires, Paris, Éditions du Rocher, 
1988, p. 581-592.

25  Jean Grenier, Inspirations méditerranéennes, Paris, Gallimard, 1961, p. 109-110.
26  Françoise Bonardel, Philosophie de l’alchimie, Paris, PUF, 1993, p 179.
27  Ibid., p. 185.

108



poétique. Rappelons que dans le Val de Loire, Villon essaie 
aussi de vivre dans le monde des cours, c’est-à-dire de vivre 
de sa plume. Il échoue et en garde une certaine amertume. 
Et comme on l’a confronté avec ce monde de l’amour cour-
tois, de la convention sociale aussi bien que de la convention 
amoureuse il en tirera une œuvre réaction, une œuvre très 
violente, Les contredits de Franc Gontier, qui sont des profes-
sions de foi anti-courtoise. 

François Villon présente sa mère face à la transcendance 
d’après un rapport à la langue par la répétition, l’idée reçue 
et le rapport à l’image.

109


