ENCARNACION MEDINA ARJONA

VILLON
ET UART PROFOND DE LECRITURE

dl faut associer loriginalité du poéme de Francois
Villon, Ballade pour prier Notre-Dame', au jeu, a la surprise
maniée par Villon comme jeu artistique. Villon se base sur
des clichés, mais la ballade surprend ; il sagit d’'un poe¢me
basé sur I'esthétique de la surprise de méme que tout son
1estament. Le poete a recours a toutes les possibilités de la
langue pour arriver a la métamorphose et a I'efHlorescence
sémantique : « il utilise systématiquement le double voire le
triple sens, 'antiphrase, I'oxymore, la parodie, les symboles,

' Ballade & sa mére devient Ballade que Villon feit a la requeste de sa mére pour prier
notre dame dans 'entreprise de Marot de faciliter la lecture de I'ceuvre de Villon. Voir D.
Dop-Miller, « Clément Marot et I'édition humaniste des ceuvres de Francois Villon », Ro-
mania, t. 112, 1991, p. 225-226, cité par Pascale Chiron, « Lédition des (Euvres de Villon
par Clément Marot, ou comment lautorité vient au texte », Littératures classiques, 2007/3,
n° 64, p. 35-31. Voir Francois Villon, Poésies, édition de Jean Dufournet, Paris, Flamma-
rion, 1984 et 'ouvrage de Giovanni Dotoli, Frangois Villon. Ballade pour prier Notre Dame,
Paris, LHarmattan, 2023.

95



le bestiaire ; il mélange les différents tons et registres, les dif-
férents accents du moment (picard, normand, parisien?) »,
tout ce qui peut lui servir pour faire basculer le texte grice a
un jeu de mots.

Le premier vers est tout un programme de littérature
sacré et profane : Dame des cieulx, regente terrienne ; cieux et
terre. Jeu des idées contraires : la vieille femme et le démon.
Une vieille femme exagérément pécheresse et un Mal per-
pétuellement en rédemption. Dans ce jeu d’auteur réside un
des caracteres de modernité de cette Ballade.

Michel Butor, dans llustrations IV?, adopte la maniere
villonienne du jeu poétique. Le quatrieme volume d’Illus-
trations poursuit le dessein du second ; les textes commen-
cent avant que les autres ne se terminent, et doivent, selon
le projet de 'auteur, s’illustrer mutuellement, c’est-a-dire,
dans la conception butorienne, s'éclairer, jouer sur les sens
potentiels partages et créer des rencontres de mots inatten-
dues. Dans « Hoirie-Voirie avec Alechinsky (les stances des
mensualités) », chapitre qui a une origine curieuse, Ale-
chinsky a fait ses images sur un papier imprimé de textes du
XVIII¢ siecle en y laissant des places libres pour les textes de
Butor. Le résultat en est une parfaite symbiose du texte et
de I'image. Bien str, dans [/lustrations IV, Butor ne reprend
que son propre texte* qui est un hommage ludique a Fran-

* Esther Lizana Bellén. « Le Testament Villon : une perception carnavalesque de la
réalité », in Percepcion y realidad. Estudios francdfonos, Maria Teresa Ramos Gémez y Cat-
herine Després Caubriere (dir.), Valladolid, Universidad de Valladolid, 2007, p. 616.

3 Michel Butor, Hllustrations IV, Paris, Gallimard, 1976.

* Je legue a Messire Janvier / Outre la queue du capricorne / Et la tete compatissante
/ Du verseau penche sur son urne / Mes deux mains sans le moindre sou / Apres les
bringues des etrennes / Tous les trous au fond de mes poches / Et un serieux enrouement.

96



cois Villon®. Ce que nous voulons souligner c’est que le lien
intertextuel est apparent au premier plan dans le motif de
testament parodique qui met en contact le vocabulaire juri-
dique et '’humour et détourne le caractere sérieux d’un tel
document. A la maniére de Villon dans Testament, et plus
concretement dans Ballade pour prier Notre-Dame, « il s’ agit
d’un texte qui aspire a étre per¢u comme un tableau, simul-
tanément, tous les éléments a la fois. Le regard du
lecteur/spectateur doit trouver des points d’appui et des cor-
respondances® ».

Ce jeu entre I'image et le texte entre parfaitement dans
le réseau intertextuel du texte de Butor comme nous le re-
marquons également dans la Ballade pour prier Notre-Dame.
Bien que 'imagerie verbale de Butor soit provoquée par les
images d’Alechinsky (sauf par exemple les signes du zo-
diaque), son organisation est bien réfléchie, complexe et pré-
senté comme une unité. La relation intertextuelle est ici
d’ordre iconique, il ne s’agit pas d’une citation directe mais
de la mise en relation de deux systemes basés sur la similarité
factuelle’. La parenté avec Villon se trouve dans la combi-
naison burlesque du savant et du « bas » qui parodie un do-
cument sérieux. Les énumérations relevant par leur lexique
du carnavalesque qui ne céde devant rien de répugnant ap-
partenant au corps, sont organisées par la terminologie juri-

5 A qui Michel Butor consacre aussi le grand essai « La prosodie de Villon », dans
Répertoire IV (1974).

¢ Katefina Sedld¢kovd, (Euvre mobile de Michel Butor, Thése de doctorat, Masary-
kova Univerzita, Dir. Jif{ Sriamek, 2009, p. 97.

7 Nous reprenons la classification d’Antoine Compagnon qui range dans ce type
avant tout le pastiche, la citation implicite et la réminiscence ; in La seconde main ou le
travail de la citation, Paris, Editions du Seuil, 1979, p.- 79.

97



dique. En plus, elles sont gérées par le rythme, la répétition
et la mélodie ce qui accentue le contraste et subvertit le code®
comme le faisait Villon.

Dans « Hoirie-Voirie » d’ll/lustrations IV Butor imite’ des
vers du Grand Testament de Villon. Les opérations relevant
de 'hypertextualité dans ce cycle Illustrations se limitent a
trois cas, et Villon est 'un d’eux. Il s'avere que dans les textes
sur des ceuvres d’art, notamment ceux faisant partie d’7//us-
trations, les intertextes permettent a Butor de relier les élé-
ments épars des images. Ainsi, ces intertextes structurent la
perception de ces images en y apportant des significations
dépassant leur potentiel sémantique. Ils apportent un élé-
ment imaginaire qui fournit a la description la cohérence et
une certaine logique de récit. Dans la Ballade pour prier
Notre-Dame, avec ces opérations d’hypertextualité, le poeme
advient I'image cohérente du Paradis perdu.

Au moustier voy dont suis paroissienne
Piradis painct, on sont harpes et luz,

Et ung enfer oir damnez sont boulluz :
Lung me fait paour, lautre joye et liesse.

C’est une opération d’hypertextualité entre peinture et
littérature que Marc Fumaroli appelait « réseau de réflecteurs
métaphoriques » servant a reconduire 'Ame humaine a la

8 Comme Butor écrit dans « La prosodie de Villon », les ceuvres de celui-ci étaient
d’autant plus subversives qu’elles appliquaient une forme savante au langage de la canaille
ce qui la confirmait comme dans son réle du reflet inverse de la société ; in Répertoire IV,
Paris, Les Editions de Minuit, p. 118.

? Katefina Sedldckovd, op. cit., p. 139.

98



présence de son Origine divine, ou « les arts de la parole
proprement dite peignent l'invisible, les arts de I'image si-
lencieuse parlent. Le peintre médiateur, dans son ordre, in-
vente sur le méme modele que le poete-orateur, et ce modele
réfléchit (tres exactement : rend réflexif pour I'intériorité hu-
maine) le mystere de la création et de l'incarnation di-
vines'. »

Ce Paradis perdu auquel nous faisons référence dans la
Ballade pour prier Notre-Dame nous apparait sous deux sens :
I'un théologique ou le Mal se balade a son aise ; 'autre hu-
main, ou plus concrétement littéraire, peignant la fin de
’Amour courtois.

Une premicre lecture du 7éstament suffit pour nous dé-
voiler les différences qui séparent Villon des poétes courtois :
a la poésie de la finamor cultivée par ces derniers soppose
Pesprit jongleresque de Francois Villon ; a leur finesse ver-
bale, la violence du 7estament ; enfin, la recherche harmo-
nieuse des uns contraste définitivement avec laspect
discontinu et fragmentaire de notre pocte. Mais ce qui le sé-
pare radicalement de ces prédécesseurs c’est qu’il crée chez
le lecteur 'impression d’entendre la voix authentique d’un
« je'! ». Il est bien remarqué que « la poésie médiévale, sa-
vante, rigoureuse, calculée, est dans la création des formes,
et son attrait nait de I'invention formelle qui organise des
thémes et des mélodies, et qui donne au lieu commun un

10 Marc Fumaroli, Lécole du silence. Le sentiment des images au XVIF siécle, Flam-
marion, 1998, p. 191.

' Olga Anna Dull rappelle que « la pri¢re a la Vierge en tant que manifestation du
‘je’ poétique est 'un des lieux communs les plus répandus a 'époque », « Tradition et re-
nouveau dans la Ballade pour prier Notre Dame de Villon », Romance Quarterly, vol. 38,

1991/4, p. 387-397.

929



accent unique, propre a chaque grand poete'* » mais Villon
va plus loin. Le poéte devient original et personnel, non plus
par sa virtuosité 2 manipuler une structure imposée, mais
parce qu’il utilise toutes ces sources traditionnelles « pour
répondre a un besoin d’exprimer son moi. Son efficacité est
contenue dans 'expression de sa qualité vécue, alors que le
lyrisme courtois tendait traditionnellement a séparer 'expé-
rience individuelle et 'expression poétique’ ».

Clest grice a ces glissements sémantiques que Villon va
déformer le lexique de la joie et la douleur, pilier de la poésie
lyrique et va entrainer avec lui I'effondrement des valeurs de
P'univers courtois. Dans ce sens le Testament « constitue la
critique d’une poésie désuete et révolue dans laquelle Villon
se moque d’un vocabulaire hyperbolique et ou il ridiculise
sa sensiblerie qui ne correspond plus a la réalité de son
temps' ».

Lambiguité” qui se dégage des travestissements du
poete et qui le rendent insaisissable est la clé de voiite de
toute 'ceuvre. Le je 7is en pleurs, du Testament, cher a la gé-
nération de Louis XI, rends bien, grice au balancement des
contraires, I'esprit du temps de Villon, reflet de 'ambiva-
lence et de 'instabilité de la réalité du moment. Cette poésie
n’est pas univoque. N’est-il pas considéré en téte de la lignée
des poetes maudits ? Comme le poete maudit que la mere
porte dans son ventre (Bénédiction) dans le premier poéme

12 Jean Dufournet, dans sa préface a Anthologie de la poésie Lyrique frangaise des XII*
et XIIF siécles, Paris, Gallimard, 1989, p. 32.

13 Esther Lizana Belldn, op. ciz., p. 614-615.
4 Ibid., p. 616.

15 Jean Dufournet, Villon : ambiguité et carnaval, Paris, Librairie Honore Champion,
1992 et Nouvelles recherches sur Villon, Paris, Librairie Honore Champion, 1980.

100



des Fleurs du Mal, précédemment, Francois Villon montre
une femme — la mere de 'auteur — trés repentie de cette vie
sur la terre. Une vie de péché assez invraisemblable qui laisse
donc penser a 'humiliation d’étre la meére d’'un poete mau-
dit. En ce sens, Villon est d’'une adresse inouie en rendant
compte du jeu entre lettré et illettrée, ainsi qua la mere du
poete qui s'adresse a '’Ancétre du lyrisme, la Vierge Marie.
De plus, I'envoi final de la balade dévoile un « acrostiche »
éponyme de VILLON par les lettres a I'initial des vers. Ceci
est expliqué par « I'éclat du mot villonesque'® » peut aussi
étre une lettre : Villon signale I"acrostiche APPELACE (suivie
de VILLON (E) dans I'envoi) par la formule oncques lettres ne
leuz. A cette mére illettrée s oppose le lecteur éveillé qui doit
détacher la lettre du mot verticalement.

Les vers de cette Ballade ne sont pas troubles, mais si
chargés de suggestions, et une maniere de saisir « la poésie
en son essence'” ». Comme pour Baudelaire, « il y a une pen-
sée de la littérature'® [...] La littérature pense par la forme »
dans Les Fleurs du Mal, selon Antoine Compagnon. Pour
Paul Zumthor, dans son Essai de poétique médiévale, écrit
que si Villon « adhére aux structures inhérentes des vieux
textes » et « n'utilise que les formes de son temps les plus ar-
chaiques : le huitain d’octosyllabes et la ballade », il n’émane
pas moins de ses textes « un jeu formel incessant » ; Villon
« ne cesse de remettre en cause ’harmonie! ». Sous la forme

16 Guillaume Kichenin, « Lecture de la polysémie chez Villon », in La syllepse. Figure
stylistique, Yannick Chevalier et Philippe Whal (éd.), Lyon, Presses universitaires de Lyon,
2005. <http://books.openedition.org/pul/20487>

7 Marcel Raymond, De Baudelaire au Surréalisme, Paris, Corti, 1985, p. 9 [1933].

% Antoine Compagnon, Baudelaire devant linnombrable, Paris, Sorbonne Université
Presses, 2018, p. 7 [2003].

101



de la ballade a forme fixe, de ’humilité d’une vieille femme,
sous la forme de la pitié sincere se cache également la ma-
niére profane ou la maniere du peuple de parler du Mal, une
tradition biblique et apocalyptique plus ancienne du Paradis
perdu. Et comme pour la personne de Baudelaire, « ce pro-
gramme exige une connaissance intérieure et une experience
mystique du Mal*® ». Si on s’en tient a la légende de Villon,
ceci n'est que le résultat d’'une vie de débauche.

Villon né en 1431, dans un milieu modeste. Parisien de
récente souche et sans relations, il devient le petit clerc d'un
chapelain d’une petite église de la rive gauche, qui s’appelle
Guillaume de Villon. Le jeune devient petit clerc, c’est-a-
dire a la fois le domestique, 'enfant de cheeur, le garcon qui
fait les courses, le secrétaire et qui probablement regoit en
échange une instruction primaire. Puis il entre a la faculté
des Arts — Art libéraux — et apprends expression, grammaire,
rhétorique, dialectique, pour avoir son baccalauréat en 1449,
bien qu’il fréquente plus la taverne que 'université. En 1455,
une affaire de querelle, des séjours en prisons apportent
maintenant des incertitudes d’interprétations trés nom-
breuses par rapport a Villon et a son ceuvre. La cascade d’af-
faires judiciaires qui le font apparaitre dans les documents a
propos de ses méfaits fait que d’étre simplement nonchalant,
il se retrouve marginal. Il commence a vivre dans un milieu
de fripons du quartier latin, de gens qui se comporte mal
simplement parce qu’ils n’ont pas d’argent. Villon est impli-
qué dans un vol au College de Navarre, méme s’il nest que

19 Paul Zumthor, Essai de poétique médiévale, Paris, Editions du Seuil, 1972, p. 420-
421. Voir aussi Jean-Claude Miihlethaler, Poétiques du quinziéme siécle, Paris, Nizet, 1983.

20 Antoine Compagnon, o0p. cit., p. 7.

102



I'un des comparses. C’est le moment ou il compose la laie,
cest-a-dire la premiére ceuvre en forme de testament ou il
emprunte 2 la fiction testamentaire et a la fiction du congé,
c’est-a-dire a la fiction du départ (de '’homme amoureux qui
abandonne sa belle parce que sa belle ne veut plus de lui).
Villon est absent de Paris pour trois années.

Passé I'époque de la critique littéraire du jugement moral,
il serait intéressant de voir dans cette Ballade non seulement
Pexpérience religieuse du repentir, mais aussi I'expérience lit-
téraire de I'écriture profane pour parler du sacré et pour en
faire I'intertexte de la notion du Mal. Le poéme évoque I'age,
Pimpuissance, la pauvreté... mais aussi 'inspiration profane
et les clichés empruntés a la religiosité populaire du Mal. 1l
sagit d’'une forme littéraire pour penser la littérature du Mal,
puisque du point de vue moral, Villon invoque une Mere de
Dieu sachant qu’elle est rédemptrice. Cest sur ce concept
admis par tous qu'il peut écrire d'une maniére profane (en
tant quauteur) sur le theme du Mal. Il porte en particulier
sur une figure centrale du christianisme médiéval, la Vierge
Marie, dans un contexte d’essor de la dévotion mariale en-
tamé au XII¢ siecle. Marie est alors hissée bien au-dessus de
tous les hommes et regoit un culte supérieur a celui de tout
autre saint en lui attribuant des pouvoirs considérables : celui
d’étre plus forte que le diable — comme elle I'a fait en faveur
du prétre grec Théophile®' (sa légende circule en Occident a
partir du XI¢ siecle) ; celui d’adoucir le sort des pécheurs (I'at-
teste le succes du motif iconographique et textuel de la Vierge

21 Marie-Madeleine de Cevins, « ’Les enjeux de I'apologie chrétienne au Moyen Age
(XI=-X V¢ siecle) », in Didier Boisson et Elisabeth Pinto-Mathieu, Lupologétique chrétienne,
Presses universitaires de Rennes, 2012. <http://books.openedition.org/pur/114831>

103



au Manteau ou Vierge de Miséricorde) ; celui de régner au
Ciel et d’étre rédemptrice avec son Fils.

Tout d’abord il y a un intérét de libérer le pauvre du
péché de pauvreté. En 1461, Villon rentre a Paris aprés un
temps dans la région de la Loire et deux séjours en prison.
C’est un homme fatigué. Il y a donc dans son ceuvre aussi
une grande plainte et pitié sur soi-méme. En 1463 il doit
quitter Paris et en méme temps il quitte Phistoire. Il se
convertit pour se faire oublier et se dépeint comme un grand
malade en disant étre vieux, il se sent vieux. Mais surtout il
arrive d’'une maniere géniale a trouver les accents sur la dé-
crépitude et sur la mort. La douleur est vraie ; Paris était
tellement son inspiration que le bannir de la capitale ¢’était
le détruire.

Dans la Ballade pour prier Notre-Dame, la mere de
Villon est pauvre (Femme je suis, povrette et ancienne, / Qui
rien ne s¢ay ; oncques lettre ne leuz) et ceci fait entrer dans le
poeme 'enfance de l'auteur et la pauvreté ; ceci implique
nouvellement les sens ambigus et multiples et 'intertextua-
lité du mot ‘mere” qui implique la présence de 'auteur dans
le poéme au méme niveau que Théophile — Théophile de Ci-
licie, apostat et repenti — ou que I'Egyptienne — Sainte Marie
I'Egyptienne, prostituée d’Alexandrie qui se convertit et
vécut ensuite dans le désert pendant quarante-sept, jusqu'a
sa mort — sainteté populaire — au sens de différent au dis-
cours chrétien savant et les formes les plus déliées de la spi-
ritualité** — contemporaine a Villon, ce qui donne naturalité

22 Jacques Paul, « La religion populaire au Moyen Age », Revue dbistoire de ['Eglise
de France, tome 63, n° 170, 1977, p. 79-86.

104



et transparence 2 la présence de 'auteur en sa mere.

Il est bien difficile d’imaginer une femme 4gée avec une
telle condamnation a 'enfer. La meére, ce ‘cceur simple” — a
la maniére de Flaubert — représente un exemple héroique du
peuple de la France profonde, dont la meére est un exemple
héroique. Pourtant, c’est exagération d’ humilité mene 2 tis-
ser la trajectoire difhicile qui mene a tisser des liens avec la
divinité. Le destin individuel que la vieille dame expose se
correspond avec une histoire sociale qui va émouvoir le lec-
teur. D’autre part, il faut reconnaitre a Villon le magistral
rapport de sensibilité & 'incompréhensible. La construction
de I'image de la Vierge se correspond a la fois dans 'histoire
précise du sentiment avec une réflexion sur ce qu'est le culte
des images, la croyance et 'amour pour les images.

Villon, sous la pauvreté de sa mere, se présente comme
un pauvre économique et de caractere ; de savoir. Il sagit
d’une maniére littéraire, finalement dans la grande tradition
médiévale, de se présenter de maniére humble. Pourtant,
bien qu’il greffe sur les lieux communs et qu'il n’y a pas d’in-
novation, pour ce qui est de la langue et du style il montre
une simplicité et en méme temps un caractere absolument
direct qui font son succes. Villon a compris que la simplicité
totale équivaut a l'efficacité totale. On a I'impression qu’il
n'y a pas de recherche dans I'écriture. Simplicité et efhicacité
a la fin de chaque couplet qui donne I'impression qu’il n'y a
pas de travail scriptural parce que la demi-strophe appelée
envoi — qui se termine par le méme vers final que dans les
trois strophes de la ballade — est d’une simplicité géniale :
En ceste foy je vueil vivre et mourir. Par conséquent, la Ballade
est parfaitement efficace avec son langage profane et 'ima-
gerie de la religion du peuple. Dans la Ballade le raisonne-

105



ment est scolastique avec des schémas établis, Villon résonne
par comparaison et par symbole, en utilisant le double sens
des formulations, des mots et des images.

Diminuer les traces du péché exige, dans ce poeme,
toute une hypertextualité & double langage : littéraire et plas-
tique, comme nous avons signalé auparavant. Ce que nous
voulons remarquer c’est toutes deux appartiennent a I'ex-
pression artistique de la religiosité populaire.

Le gouftre du Paradis perdu est identifié avec des themes
littéraires et des représentations plastiques. Apres I'introduc-
tion premiere du mystere de la mythologie antique : Empe-
riere des infernaux paluz, annonce 'obscurité et mystere de
toute la premiére strophe.

Avec la Ballade pour prier Notre-Dame, la poésie
commence son cheminement vers le silence. Le jeu de stra-
tégie d’auteur et la conception hypertextuelle artistique du
poe¢me constituent le passage simultané de I'espace et du
temps a la méditation. Parler de I'infini (dont le poeme est
chargé de donner 'intuition) dans le fini d’un vers, en y in-
troduisant le Mal comme innombrable et infini face a I'in-
finie bonté : s'agit de deux infinis dans la finitude du poeme.

Pardonne moy comme a I'Egipcienne,

Ou comme il feist au clerc Theophilus,
Lequel par vous fut quitte et absoluz,
Combien qu’il eust au diable fait promesse.

Le pacte de Théophile avec le diable — Théophile
d’Adana, Cilicie — est 'histoire d’'un crime, d’une pénitence
et d'un miracle. Théophile se plaint que son évéque l'ait
privé de toutes ressources et en accuse Dieu, en termes sa-

106



crileges, de le laisser périr de misere. Salatin 'interroge sur
les causes de son désespoir. Il les lui dit et se déclare prét a
n’importe quoi pour sortir de sa situation. Théophile accepte
le pacte avec le Diable pour étre rétabli dans sa dignité.
Théophile comprend la faute qu’il a commise. Il exhale son
désespoir et adresse une priere a la Vierge, devant une de ses
chapelles. La Vierge arrache au diable la charte de Théophile.
Elle la lui rend. Cévéque donne lecture au peuple d’un écrit
du diable qui fait connaitre la faute de Théophile. Il ajoute
que la Vierge a délivré le coupable et fait chanter le 7é Deum.

Rapporter le miracle de la Vierge avec Théophile dans
la Ballade c’est également rapporter toute la littérature po-
pulaire qui le soutient ainsi que les sources hagiographiques
grecques et latines. Le pacte pour la puissance, I'argent ou
les honneurs, dans le cas de Saint Théophile d’Adana, re-
monte a Eutychianus, a Fulbert de Chartres, a Hrosvitha de
Gandersheim, a Pseudo-Marbode de Rennes, 2 Gautier de
Coincy, a Rutebeuf, a Jacques de Voragine®. 1l sagit donc
d’un ralliement a la tradition littéraire de la part de Villon ;
c’est donc se poser soi-méme comme écrivain.

En méme temps, en finir avec Théophile Cest la lutte

# Paul Diacre, tomulus de cuiusdam vicedomini poenitentia (traduit du grec d’Euty-
chianus) ; Fulbert de Chartres, Sermones ad populum, 1V, in ].-P. Migne, Patrologia Latina,
vol. CXLI, col. 323 ; Hrosvitha (Rosvita) de Gandersheim, Lapsus et conversio Theophili
vicedomini, in J.-P. Migne, Patrologia Latina, vol. CXXXVII, col. 1102-1110, éd. Karolus
Strecker, Lipsiae, Teubner, 1930, p. 67-80 ; Pseudo-Marbode de Rennes, Historia Theophili
metrica, in ].-P. Migne, op. cit., vol. CLXXI, col. 1593-1604 ; Gautier de Coincy, Miracles
de Notre Dame, Comment Théophilus vint a penitance, éd. A. Langfors, Helsinki, 1937 et
éd. V. Frederic Koenig, Geneve, Droz, 1966 ; Rutebeuf, (Euvres complétes, éd. E. Faral et
J. Bastin, Paris, Picard, 1960, aussi 'édition des (Euwvres complétes de Rutebeuf par Achille
Jubinal, Paris, Pannier, 1839, qui contient le texte de quelques sources grecques et latines ;
Jacques de Voragine, Legenda durea (XIII¢ siecle).

107



contre Prométhée, lutte contre Faust?* et contre la rationa-
lisation, ce qui, pour Frangois Villon, n’exclut pas son travail
rationnel sur I'art poétique. Prométhée, cet esprit moderne,
« dans son inlassable élan ver un monde qu’il croit meilleur,
a travers une série ininterrompue de catastrophes (Promé-
thée C’est 'image embellie de Tantale®) ». En méme temps
la tragédie de la contradiction intellectuelle ou existentielle,
comme chez Rimbaud®. Le Faust des légendes populaires,
celui rendu populaire par le Volksbuch édité par Spies®” en
1587 et 22 fois réédité jusqu'en 1599 ou Widman en pro-
posa une version tres élargie. La premicre traduction fran-
caise est due a P. Cayet (1603) : Histoires authentiques des
péchés cruels du Docteur Fauste. En tout cas, dans cette Bal-
lade, Théophile est le Faust considéré archétype de 'homme
nouveau affirmé a partir de la Renaissance. Nonobstant,
nous signalerons que plus tard, cet esprit faustien est assimilé
au génie créateur (diablerie).

Il est nécessaire de rappeler ici qu'il n'y a rien d’hérétique
chez Francois Villon et que sa religion est parfaitement
conforme. Cependant, La Ballade pour prier Notre-Dame,
dénuée du mythe ou laissant la légende de Théophile au sim-
ple rang de mythe ou d’artifice littéraire et la poésie n'a plus
la vraie réminiscence du nom de Dieu, mais d’'une recon-
naissance du moi auteur. Une fois 'écrivain libre du mythe,
libre du mécéne, il tombe dans 'exhibitionnisme de son art

? Pierre Brunel (éd.), Dictionnaire des mythes littéraires, Paris, Editions du Rocher,
1988, p. 581-592.

¥ Jean Grenier, Inspirations méditerranéennes, Paris, Gallimard, 1961, p. 109-110.

26 Frangoise Bonardel, Philosophie de l'alchimie, Paris, PUE, 1993, p 179.

77 Ibid., p. 185.

108



poétique. Rappelons que dans le Val de Loire, Villon essaie
aussi de vivre dans le monde des cours, c’est-a-dire de vivre
de sa plume. Il échoue et en garde une certaine amertume.
Et comme on I'a confronté avec ce monde de 'amour cour-
tois, de la convention sociale aussi bien que de la convention
amoureuse il en tirera une ceuvre réaction, une ceuvre tres
violente, Les contredits de Franc Gontier, qui sont des profes-
sions de foi anti-courtoise.

Francois Villon présente sa mere face a la transcendance
d’apres un rapport a la langue par la répétition, I'idée recue
et le rapport a I'image.

109



