
ENCARNACIÓN MEDINA ARJONA 
Université de Jaén - Espagne 

 
 

NATURE ET POÉSIE DE TROIS POÈTES : 
MARIE-CLAIRE BANCQUART, GABRIELLE ALTHEN 

ET BÉATRICE BONHOMME 
 
 
 Les relations entre nature, paysage et poésie ont une longue his-

toire, mais je me centrerai sur les deux premières décennies du XXIe 
siècle et sur trois poètes qui ont travaillé ces relations d’une manière 
ou d’une autre : Marie-Claire Bancquart, Gabrielle Althen et Béatrice 
Bonhomme. Il semble que le plus logique serait d’étudier les rela-
tions de la nature avec d’autres arts comme la peinture. La nature 
dans son paysage avait conquis le XIXe siècle, puis viendrait un ap-
parent déclin au XXe siècle dont l’art tend à tourner le dos au monde 
extérieur pour faire de l’œuvre un microcosme renfermé en lui-
même, autonome, avec ses propres lois, autosuffisant. Un exemple 
est le témoignage que donne la peinture dans son progrès vers l’abs-
traction : il reste la tentative de se définir comme une fenêtre ouverte 
sur une perspective (comme l’a commencé Leon Battista Alberti1) 
en recréant la troisième dimension de la nature, le tableau moderne 
a été intentionnellement installé dans un cadre et un plan sur la toile 
(voir Kandinsky2), en remplaçant le monde extérieur. 

Ce même repli de l’œuvre littéraire sur son propre espace, comme 
le faisait la peinture, concerne particulièrement la poésie moderne. 
La modernité littéraire du XXe siècle a donné la priorité à la clôture 
du texte, comme cela se faisait depuis Mallarmé. Cet enfermement 

1  Leon Battista Alberti, La Peinture, éd. de Thomas Golsenne et Bertrand 
Prévost, Paris, Seuil, « Sources du Savoir », 2004.

2  Wassily Kandinsky, Point et ligne sur plan, éd. de Philippe Sers, Paris, Gal-
limard, « Folio essais », 1991.

109



est venu proposer à partir des années 60 par ce que Jakobson consi-
dérait la fonction poétique qui met l’accent sur la forme plutôt que 
sur le contenu. Parler de lui-même et montrer son propre mode de 
fonctionnement remplaçait la référence, la nature, l’humain. 

Cependant, à la fin du XXe siècle, certains poètes qui ont marqué 
la littérature française ont choisi de lier leur forme d’écriture à leur 
expérience avec le monde, la nature. Ainsi, par exemple, Yves Bon-
nefoy célébrait le Nuage Rouge en disant : « Pourtant, un peu de bleu 
du haut réapparaît [...] dans la partie basse, mélangé avec ce ton d’ar-
gile ; [...] ailleurs, plus près de l’horizon [...] le blanc signifie la mousse, 
il nomme malgré tout la mer [...]. Là où la représentation semblait 
absente, l’objet un simple prétexte, là on voit aussi des subtilités qui 
indiquent une pratique de l’attention à la terre, et ce tableau fut aussi 
un regard, où je méditais l’affection, où je passais même le sommeil »3. 
Mondrian, précisément, en travaillant la nature, a trouvé l’abstraction, 
que Cézanne a probablement été le premier a montrer. 

Il y a dans la nature des éléments qui échappent à la figuration 
picturale : la lumière, l’atmosphère... Ainsi, l’art surréaliste a trans-
figuré la nature pour sauvegarder l’inconscient. À un processus sem-
blable de défiguration et de re-figuration de la nature nous assistons 
dans l’œuvre de trois écrivaines poètes que j’ai choisi d’évoquer ici : 
Marie-Claire Bancquart, Gabrielle Althen et Béatrice Bonhomme. 

Leur contemporanéité a mis en crise les espoirs sur la modernité, 
leur relation au monde et à la nature. Cependant, au lieu de fuir la 
réalité par des illusions, l’expérience de la nature offre aux trois poètes 
la possibilité de rétablir avec le monde exempt de certaines valeurs, 
une riche virtualité de sens élaborés à partir du sensible lui-même. 
On y voit que la nature offerte à leurs regards est obtenue dans le 
poème à travers un travail qui donne un sens au monde, à l’Histoire, 
au sacré, il s’agit de l’effort du sublime sans tomber dans des espé-
rances esthétiques trompeuses. 

3  Yves Bonnefoy, Le Nuage rouge, Paris, Mercure de France, 1977, 
p. 115-116.

110



Marie-Claire Bancquart 
 
Marie-Claire Bancquart maintient à l’égard de la définition mo-

derne de la nature une attitude peut-être ambiguë, comme le montre 
le titre de son livre paru en 1994, Dans le feuilletage de la terre, où le 
mot feuilletage marque un lien maintenu avec la terre, avec les arbres 
et les feuilles ; lien qu’elle présente en quelque sorte dans son impos-
sibilité de voir à cause d’un monde imprégné dans la nuit. Il ne cesse 
même d’évoquer la nature, bien que dans l’intention sublime de 
l’obscurité. 

Le premier poème de Dans le feuilletage de la terre est Voyage, 1 
et commence ainsi : 

 
Steppes sous la lune 
draps. 
L’âme 
est partie se chauffer 
au corps des oiseaux. 
Les nuages oblongs 
bordent la main 
de joies hors texte. 
On ramasse un peu de dieu dans les marges4. 

 
Notre réflexion porte alors sur la délivrance de la tyrannie de la 

ligne des mots alignés sur la page blanche, ou comment arriver par 
l’écriture au sublime de la nature. Au fil de la réflexion, nous suivrons 
le travail de Baldine Saint-Girons, qui propose une typologie et une 
iconographie du sublime dans la nature bien que « La première chose 
qui frappe quand on essaie de caractériser la force de ces œuvres, 
c’est à quel point le sublime résiste à toute tentative d’unification : il se 
morcelle presque infailliblement »5 dit-elle. Pourtant, nous avons 

4  Marie-Claire Bancquart, Terre énergumène et autres poèmes, Paris, Galli-
mard, « Poésie », 2019, p. 33.

5  Chrystèle Burgard - Baldine Saint-Girons, Le paysage et la question du su-
blime, Paris - Valence, Réunion des Musées Nationaux, Association Rhône-

111



tenté d’appliquer les principaux résultats de son tableau synthétique, 
celui qui présente des catégories attachées en apparence à des 
thèmes : la montagne intervient efficacement en relation avec la 
grandeur, l’eau et le ciel avec la laideur, la forêt avec l’obscurité, la 
lumière avec la simplicité, l’architecture avec le pouvoir, la tempête 
avec la passion, la croisée des chemins avec la vertu. Il ne s’agit pas 
d’un ajustement rigoureux de la catégorie au thème : la catégorie dé-
borde évidemment le thème6. 

Voyage, 1 porte encore les marques de la civilisation antique, d’un 
sacré païen dont les divinités se confondaient avec les forces de la 
nature. Mais reste à savoir pourquoi certains thèmes semblent illus-
trer, mieux que d’autres, une catégorie ; pourquoi ils semblent même 
constituer des schèmes de l’imagination. 

Des risques nécessaires – terminologie de Saint-Girons – à l’avè-
nement du sublime dans le code visuel, il résulte une iconographie 
du sublime dans le paysage que nous croyons retrouver dans le dis-
cours de Marie-Claire Bancquart. Au risque de l’obscurité, la nuit 
est un lieu réservé, un défi à la capacité d’envol de la pensée : 
« Lune »7, « Arbre »8, « Jardin »9, « soir »10, « nuit »11, « La nuit / quand 
le langage du sommeil est trop difficile »12, « l’eau de la nuit »13, 
« parlées à mots bas. / Longues oreilles de la nuit »14, « de profun-
dis »15, « d’ombre »16, « encore la nuit »17. 

Alpes des Conservateurs, Musée de Valence, 1997, p. 94.
6  Ibid.
7  Marie-Claire Bancquart, Terre énergumène et autres poèmes, cit., p. 33.
8  Ibid., p. 79.
9  Ibid., p. 80.
10  Ibid., p. 81.
11  Ibid., p. 82.
12  Ibid., p. 114.
13  Ibid., p. 101.
14  Ibid., p. 134.
15  Ibid., p. 90.

112



Si les vestiges de lumière réveillaient chez Jaccottet18 le souvenir 
de la Grèce antique et de ses dieux enfuis, ici, ce ne sont là que des 
images qui risquent de masquer une vérité plus obscure et plus évi-
dente. 

 
Icare 
[...] 
Mordu par la vastitude des voyages 
ensanglanté de mots qui n’ont aucun cours dans son âme 
il arpente la nuit19. 

 
Ombres d’un espace réservé ayant ses règles propres ; obscurité 

de l’incompréhensible ; acceptation de l’invisible, mais obscurité tra-
versée par un aiguillon de lumière suressentielle ; la poète doit effacer 
toutes ces traces de cultes et de cultures, récuser la séduction des 
images pour accéder au fond du sublime de la nature de la nuit. Dans 
une écriture de la conscience moderne, le sacré ne saurait revêtir 
d’autres figures que celles des apparences sensibles. Comme re-
marque Michel Collot au sujet de l’Icare de Jaccotet, il y a là aussi 
« le principe d’ ‘une nouvelle ère du regard’, qu’illustre la peinture 
moderne lorsqu’elle dépouille le paysage de toutes les figures dont 
l’avait encombré la religion ou la mythologie, pour le restituer à sa 
nudité et à sa vérité originelles20. » Et dont les paroles de Jaccotet 
l’expliquent : « […] à ce Paysage avec la chute d’Icare, de Breughel, 
où le laboureur est si proche, et le héros presque indiscernable ; et 
j’ai cru voir commencer maintenant une nouvelle ère du regard, où 

16  Ibid., p. 123.
17  Ibid., p. 126.
18  Voir la Méditerranée dans Philippe Jaccottet, La Semaison. Carnets 1954-

1979, Paris, Gallimard, « Blanche », 1984.
19  Marie-Claire Bancquart, Terre énergumène et autres poèmes, cit., p. 145.
20  Michel Collot, Paysage et poésie : Du Bouchet, Jaccottet, Bonnefoy, in L’ap-

préciation langagière de la Nature : le naturel, le texte et l’artifice, sous la direction 
de Manuela Merino, Encarnación Medina Arjona, et alii, Jaén, Universidad de 
Jaén, p. 17-26, p. 22.

113



nos travaux ne seraient plus sur l’écran du monde, que vague de la-
bours, chute d’une larme lumineuse et sillons dans les eaux tom-
bales21. » 

Dans le cas de Marie-Claire Bancquart, le recueil où elle est allée 
le plus loin dans le sens de ce dépouillement s’intitule significative-
ment Terre énergumène, paru en 2009. Les brefs poèmes qui le 
composent ne sont pas des descriptions mais des évocations. La 
partie « Mais les oiseaux entendent » commence sous le signe de la 
nuit, du rêve ; de même que la partie « Dépaysages » où « la lumière 
serait celle de la lune22 », « l’ombre même s’efface en ténèbres23 », 
« pays solubles, brouillards qui flottent24 », et qui vient se fermer sur 
des vers comme : « Alors, approfondir la nuit, le bleu nuit » 25. Du 
paysage, ses poèmes ne retiennent qu’un ou deux détails, qui suffisent 
pourtant à en restituer non les contours mais l’atmosphère bleue 
nocturne. 

« Forêt confuse26 », la forêt constitue ainsi un tableau dans le ta-
bleau et on remarquera qu’elle est souvent vue de la lisière, comme 
un élément marginalisé. Foresta, selon Littré, signifie primitivement 
ban, une proscription de culture, d’habitation, dans l’intérêt de la 
chasse seigneuriale. Lieu non pas privé de destination, mais entre-
tenu, au contraire, aux fins d’un plaisir cynégétique, réservé à l’aris-
tocratie. La forêt apparaît donc sous deux angles : comme lieu séparé, 
limité par des murailles d’arbres et par la toiture de leurs frondaisons, 
mais aussi comme lieu imposant de nouvelles normes de vision. 

Si la verticale est l’axe privilégié du sublime, si l’horizontale réussit 
par différents subterfuges à en présenter l’idée, une combinaison ori-

21  Philippe Jaccottet, Paysage avec figure absente [1970], Paris, Gallimard, 
« Poésie », 1976, p. 34.

22  Marie-Claire Bancquart, Terre énergumène et autres poèmes, cit., p. 283.
23  Ibid., p. 284.
24  Ibid., p. 298.
25  Ibid., p. 361.
26  Ibid., p. 309.

114



ginale de ces deux axes se présente dans le paysage sous forme de 
forêt. La forêt s’étale dans toute l’horizontalité de la nature, mais l’ar-
bre s’élance vers la hauteur pour y épanouir sa frondaison : les cimes 
rassemblées forment une nouvelle ligne horizontale, dit Saint Girons, 
loin au-dessus du sol, cependant qu’un espace réservé s’organise au 
ras de la terre, selon des normes qui lui sont propres. Ce lieu clos 
qu’est la forêt est un lieu d’errance. 

 
 
Gabrielle Althen 
 
« Soleil levant », « Soleil couchant », voilà des titres utilisés par 

Claude Gelée, dit Le Lorrain pour ses peintures. Soleil patient(2015) 
de Gabrielle Althen nous rappellent l’obsession du peintre pour le 
soleil, pour l’atmosphère de la lumière. 

Les rapports entre figures, le type de paysage, le langage des ar-
bres, des édifices et de la couleur, font que nous percevons sponta-
nément chaque œuvre de Claude Lorrain comme un ‘paysage 
moralisé’. Il se préoccupe de la distribution de la lumière. Chez lui, 
le paysage sans les figures serait vide, les figures sans le paysage pré-
senteraient un caractère incomplet. Dans ses compositions, la nature 
muette et les personnages sont unis par un lien tellement indisso-
luble, qu’il serait impossible de les séparer. Et cette voix qui éclate et 
perce le noir ou cette conversation languissante qui meurt dans l’om-
bre, montre bien que les sons eux aussi deviennent plus touchants 
s’ils nous parviennent à travers l’épaisseur d’un espace qui en amortit 
l’acuité. 

Mais aiguillon de lumière, crépuscule, petit jour ou plein soleil, 
la lumière qui, par ses admirables coups de force, ne cesse de nous 
expliquer le monde, sollicite la pensée. Reconnaître et assumer le pa-
trimoine intellectuel et esthétique, s’affirmer héritière de la lumière 
méditerranéenne, c’est peut-être le cas de Gabrielle Althen. « Comme 
l’Avignon de Goethe, répondant à l’irrésistible appel d’un héliotro-
pisme instinctif, les populations du Septentrion disgracié ont donc 
rêvé, dans leurs longues nuits d’hiver, la lumière du pays unique wo 

115



die Zitronen blühen »27 disait Philippe Berthier. Cependant, la lu-
mière constitue le risque de la simplicité. 

La lumière originaire devient le défi à la faculté d’anamnèse. Le 
‘sublime d’atmosphère’ advient alors et défie premièrement notre fa-
culté de remémoration. Dans un texte consacré au tableau de Poussin 
souvent appelé « Orion aveugle à la recherche du soleil levant », qui 
a fasciné d’autres auteurs comme René Char et Claude Simon28, 
André du Bouchet lie l’émergence du paysage en peinture au retrait 
des figures divines : « L’éloignement des dieux [...] favorise, dans la 
peinture de Poussin, l’apparition des choses, celle entre autres, d’un 
pays inconnu – de cet arbre épousé pour sa seule frondaison »29. Chez 
Gabrielle Althen, il nous semble que la divinité est liée à la nature à 
travers le soleil. Dans son livre Soleil patient dans la première partie 
« Trouver manque », elle nous parle de « lumière »30 ; de « lumière 
endurée »31 ; « air, été, ciel »32 ; « soleil crispé »33, « nier le néant »34, 
« pas d’ombre »35. 

« Falloir » est le titre de la partie suivante, et nous soulignons les 
poèmes où apparaissent« lumière débordant »36, « les bois de la lu-
mière »37, « les points de la lumière »38, « la lumière est certaine, mais 

27  Philippe Berthier, Italie ! Italie !, in Daniel Marchesseau, Souvenirs d’Ita-
lie. Chefs-d’œuvre du Petit Palais (1600-1850), Musée de la Vie romantique - 
Paris musées, 2009, p. 27.

28  Voir René Char, Aromates chasseurs, Paris, Gallimard, 1975 ; et Claude 
Simon, Orion aveugle, Genève - Paris, Skira, « Les Sentiers de la création », 
1970.

29 André Du Bouchet, Orion, [Paris], Deyrolle, 1993, p. 13-14, cité par Mi-
chel Collot, op. cit., p. 20.

30  Gabrielle Althen, Soleil patient, Mesnil-sur-l’Estrée, Arfuyen, p. 10, 12.
31  Ibid., p. 22.
32  Ibid., p. 13.
33  Ibid., p. 17.
34  Ibid., p. 21.
35  Ibid., p. 25.
36  Ibid., p. 65.

116



elle est en voyage »39, « précipite le soleil »40, « le temps coincé par le 
soleil »41, « les soleils s’entrecroisent »42, « le soleil oublie de nous don-
ner raison »43, « le soleil dort encore / et la fleur tient son cœur »44, 
« chaque jour la parole m’éveille »45, et pour parler du poème et du 
poète « tiges d’énergie que le soleil active »46 est le final de cette 
deuxième partie. 

La troisième partie, intitulée « Le troisième jour », nous donne 
les formes suivantes : « quand la clarté revint qui n’était que re-
gard »47, « Deux éclairs en se cognant font un bruit de lumière et la 
lumière en passant dit amen »48, « Et moi qui comprends si peu 
comment va la lumière »49, « Terre blonde »50 ; et le dernier poème 
du livre, un seul vers : « Et le soleil plus nu se mettra à danser... »51. 

Mais cette figure du soleil elle-même tend à se résorber dans le 
recueil ; ce corps gigantesque semble se confondre avec la poésie. 
C’est un soleil-poème dont l’envergure embrasse l’idée vers laquelle 
se dirige le livre. Gabrielle Althen s’avère ainsi moins sensible à la 
configuration du paysage, de la nature, qu’à l’affleurement en eux 
d’un fond irréductible à toute figure, et qui lance le défi de la lumière 

37  Ibid., p. 66.
38  Ibid., p. 70.
39  Ibid., p. 75.
40  Ibid., p. 40.
41  Ibid., p. 78.
42  Ibid., p. 71.
43  Ibid., p. 74.
44  Ibid., p. 79.
45  Ibid., p. 52.
46  Ibid., p. 84.
47  Ibid., p. 106.
48  Ibid.
49  Ibid., p. 126.
50  Ibid., p. 123.
51  Ibid., p. 128.

117



à l’écriture. Le recueil qui l’a fait connaître s’intitule Le Cœur solaire 
(1976) ; ce titre situe la poète et son lecteur non pas dans un lieu 
mais dans un milieu, où règne une intensité rayonnante. Tout se 
passe comme si la lumière, parvenue au comble de son éclat, et en-
vahissant tout, ne donnait plus rien à voir : à force d’irradier, elle 
nous aveugle. 

La poète est pourtant en quête de cette blancheur qui rayonne au 
dans cet « air », dans cet « été », dans ce « ciel », mais aussi dans toute 
l’étendue de la page. Une correspondance constante s’établit ainsi 
entre l’espace où se déplace le poète et celui où se déploie l’écriture. 

 
 
Béatrice Bonhomme 
 
Jamais la théorie du sacrifice n’a été plus franchement acceptée, 

plus franchement pratiquée : effacer le superflu ; personne comme 
Béatrice Bonhomme n’avait même cherché à rendre ce qui est la 
grande séduction de la nature. Elle interroge donc sa mémoire au 
lieu de s’en tenir au témoignage immédiat de ses yeux : son pas vers 
la vérité, son but suprême et définitif est un effet de la verticale. Et 
pour arriver à réaliser ce prodige, Mutilation d’arbre52 (2008) démon-
tre surabondamment qu’elle sait effacer ce qui lui semblait superflu ; 
elle sait capter la verticale de la nature, de la vie. 

Dans Mutilation d’arbre, le sublime de la verticale nous est apparu 
à travers les hauteurs de la maison, du ciel, des nuages, de l’oiseau, 
des tiges des roses rouges qui témoignent des convulsions de la terre ; 
le sublime de l’horizontale a surgi de l’abolition du phénomène d’ho-
rizon qui se transforme en tombeau, en pierre ; le sublime de leur 
combinaison s’est manifesté dans le phénomène du profil de l’arbre 
se présentant comme l’exemple immémorial. 

Au risque de la grandeur, l’arbre en soi suppose un défi à la mort 

52  Béatrice Bonhomme, Mutilation d’arbre, Mers sur Indre, Éditions Col-
lodion, 2008.

118



et à la représentation. Le sublime de l’arbre comporte le moment de 
la grandeur absolue, comme celui de l’homme « dressé »53, « re-
dressé »54 face au « gisant de pierre »55. Si la mort du père le situe na-
turellement en bas, pour Béatrice Bonhomme, Mario Villani, son 
père, n’est point en bas, il ne sert pas d’échelle à la grandeur de la 
nature. 

La nature élevée, érigée est surtout celle du personnage révolté, 
qui n’abdique point face à la loi de la gravité. D’après Michel Crou-
zet, le sublime est l’expression d’une liberté intacte56.L’arbre dressé à 
la verticale, axe du sublime, c’est ce que Burke57 avait déjà remarqué : 
le privilège de la verticale par rapport à l’horizontale, et il s’était de-
mandé si la profondeur ne frappait pas davantage que l’élévation. 
Pour Bonnefoy comme pour ses contemporains, le paysage qui s’offre 
au sortir de la Seconde Guerre mondiale est un paysage défiguré, 
image d’un monde qui a perdu tout sens. « Le lieu de la poésie » mo-
derne, pour Yves Bonnefoy, c’est la « terre gaste » évoquée par Eliot, 
dans The Waste land (1922), désertée de toute illusion lyrique et mé-
taphysique. Le poète doit affronter résolument le spectacle de ce 
monde dépouillé de toute présence et de toute espérance : « Ici tout 
avenir et tout projet se dissipent. Le néant consume l’objet, nous 
sommes pris dans le vent de cette flamme sans ombre. Et nulle foi 
ne nous soutient plus, nulle formule, nul mythe, le plus intense re-
gard s’achève désespéré. Restons pourtant devant cet horizon sans 
figure, vidé de soi »58. 

C’est un fait qu’un gouffre s’ouvre sous nos pieds, alors qu’il nous 

53  Ibid., p. 10.
54  Ibid., p. 11.
55  Ibid., p. 12.
56  Michel Crouzet, La poétique de Stendhal. Forme et société. Le sublime, 

Essai sur la genèse du romantisme (I), Genève, Slatkine Reprints, 2009, p. 172.
57  Edmund Burke, Recherche philosophique sur l’origine de nos idées du su-

blime et du beau, Paris, Vrin, 1990, p. 119.
58  Yves Bonnefoy, L’acte et le lieu de la poésie (1959). Texte repris dans L’Im-

probable, Paris, Mercure de France, 1980, p. 105-132.

119



faut regarder vers le ciel pour apercevoir la coupe d’un arbre. Le pré-
cipice semble n’exprimer que l’imminence de la fatalité. Plus rien 
n’est à vaincre, nul « vouloir » n’est en nous réveillé. La hauteur, au 
contraire, oblige l’être à lever les yeux. Le sublime est ainsi défini 
comme chez Longin selon plusieurs perspectives : l’objet élevé qui 
défie la représentation et les braves tentatives faites pour l’approcher. 

Comme partout le peintre veut témoigner, comme la poète, de sa 
présence : ‘Je suis ici’. Mais le sublime quitte alors la montagne pour 
se réfugier dans le ‘sujet connaissant pur’ qui promène un regard abs-
trait sur la nature afin d’y jouir de sa propre faculté de représentation. 
Il y a là un sublime de pouvoir, orgueilleux et individuel59. 

Dans le cas de Mutilation d’arbre, le sujet créateur (à la fois l’au-
teure et son père) a le pouvoir naturel de la représentation (le père 
en tant que peintre, la fille en tant que poète). Béatrice Bonhomme 
va jouer avec le pouvoir de la hauteur, le sublime de l’arbre, face à la 
naturelle expérience de la mort. Pour ce faire, elle redouble le pouvoir 
de l’artiste, du créateur. La création picturale de Mario Villani, son 
« autoportrait » sert d’intertexte visuel dans le texte de sa fille. Elle-
même, pour arriver au sublime de la lutte entre l’horizontale et la 
verticale, va polir son texte de tout artifice, ce ne devient qu’un chant 
de la nature de fille. 

Mutilation d’arbre exprime la nature à travers l’esprit du peintre 
Mario Villani. Le monde naturel de cet artiste, entre les mots de Béa-
trice Bonhomme, peut tranquillement devenir le locus amoenus, mais 
pas simplement un assemblage de « beaux aspects sensoriels, mais 
une structure imprégnée de sens, au sein de laquelle le rapport des 
êtres peut se laisser percevoir dans tous ses aspects, aussi bien vécus 
que rêvés »60. Nous retrouverions donc cet aspect de vérité que donne 
la lumière. « Le paysage est une expérience d’incarnation, la lumière 
dans laquelle il baigne, aussi intense soit-elle, peut-être celle même 

59  Chrystèle Burgard - Baldine Saint-Girons, Le paysage et la question du 
sublime, cit., p. 96.

60  Ibid., p. 202.

120



de notre vie. [...] interprétation du paysage en peinture comme lieu 
de lucidité en matière ontologique [...]. Il se pose la question de 
l’Image, en somme »61. 

Écrire une nature c’est-à-dire, la « contaminer par le dire », l’en-
chaîner avec la lignée de signes, se voudrait l’équivalent de « dire 
peut-être en balbutiant que la beauté existe, accordant ainsi à notre 
parole une tâche d’attestation qui lui reconnaît implicitement un 
pouvoir de discrimination, d’énonciation et de vérité »62. Pourtant, 
le sublime, cette tâche, nous l’avons bien vu dans le cas de Béatrice 
Bonhomme, appartient à la hauteur, à l’humanité redressée. 

 
 
Conclusion 
 
Bien qu’ils nous invitent avec insistance à regarder la nature, les 

recueils que nous proposons des trois poètes ne nous donnent, à 
proprement parler, rien à voir, et tout à imaginer. Peut-on dès lors, 
parler encore, à leur propos, de nature ou de paysage ? Oui, j’ose af-
firmer, car la nature ne se donne à voir que sur le fond d’un invisible 
qui n’est pas le contraire du visible, « qui en est la doublure et la pro-
fondeur »63. C’est cette lumière, cette nuit, cette verticalité, sublime 
de la nature qu’il appartient à la poésie d’interroger et d’explorer. 
C’est dans la finitude de la nature que réside, aux yeux des trois 
poètes que je viens de citer, l’infini auquel aspire toujours la poésie. 
Ce monde de la nature leur permet de puiser aux sources de l’expé-
rience sensible pour inventer les formes les plus inédites.

61  Ibid.
62  Yves Bonnefoy, « Les mots, les noms, la nature, la terre », La Vérité de 

parole et autres essais, Paris, Mercure de France, 1995, p. 313.
63  Maurice Merleau-Ponty, Le visible et l’invisible, Paris, Gallimard, 1964, 

p. 195.

121


