
1 «Escritores Norte-americanos. Edgar Poe», El Imparcial. Revista Hispa-
noamericana, 15/01/1867, p. 25.

2 «Ha fallecido en París, Carlos Baudelaire, traductor de las obras de Edgar
Poe. Un corresponsal parisiense escribe de él lo siguiente: Baudelaire había na-
cido para comprender e imitar a Poe. Su traducción es admirable, porque así
puede llamarse la traducción fiel y precisa de unas ideas tan osadas y metafí-
sicas. Pero menos pensador y más misántropo que su maestro, fue exagerada-
mente realista; el pesimismo enervó su espíritu y acibaró su existencia, secán-
dole el corazón de tal manera que, hastiado y colérico, desahogó su dolor
haciendo en un deplorable tono de poesías la apoteosis del mal. Esta obra, mo-
ralmente horrible, y literariamente notabilísima, causó en Francia un verda-
dero escándalo y fue recibida con un grito unánime de reprobación. Algún
tiempo después, Baudelaire había perdido la razón. Anteayer murió en el

ENCARNACIÓN MEDINA ARJONA
Université de Jaén

“UN MAÎTRE TRÈS DANGEREUX” :
LA LECTURE NATURALISTE

DE L’ŒUVRE BAUDELAIRIENNE EN ESPAGNE

Les premières références à Charles Baudelaire dans la presse
espagnole datent de janvier 1867, et c’est en relation à l’œuvre de
Poe. Il s’agit d’une plainte sur le manque de traductions de Poe en
espagnol : « En Francia, donde se habían publicado aisladamente
algunos trabajos de Poe, cuando hará una docena de años Mr. Bau-
delaire acometió una traducción de sus principales obras, halló tan
admirablemente dispuesto al público, que desde entonces se han su-
cedido más de tres ediciones económicas y populares. No hemos
sido tan felices en España1. » Après la mort du poète, en septembre
1867, les notes dans la presse se succèdent dans El Imparcial
(13/09/1867) : « Ha muerto en París Carlos Baudelaire, traductor
de las obras del gran novelista norte-americano Edgar Poe » ; dans
La Época (12/09/1867) et La Correspondencia española (19/09/1867)2.

65



manicomio, en donde ha sufrido por espacio de muchos días una horrorosa
agonía que recuerda el fin desastroso de Poe, víctima del delirium tremens. Estas
catástrofes deberían traer a la memoria de los jóvenes, la humorística y pro-
funda definición del filósofo Malebranche que llamaba a la imaginación “la
loca de la casa”». (La Correspondencia española, 19/09/1867, p. 4).

3 «Podemos decir que Boito que no ha caído en la exageración de muchos
y que sabe mantener en sus poesías un prudente equilibrio entre lo real y lo
ideal. Escéptico y pesimista, es indudable que se ha visto influido en Italia por
Leopardi, y que el roce mantenido con Goëte le ha comunicado algo de su ne-
bulosidad e ironía. Musset, Heine y Baudelaire han contribuido también a ani-
mar no sólo las concepciones de Boito, sí que también las de todos los de su
escuela literaria» (La Ilustración hispano-americana, 0/12/1880, p. 6). «Clarín
asegura que Palacio Valdés compite con Richter, Gautier, Baudelaire, Borel,
Heine y cuantos humoristas de primer orden honran la literatura moderna»
(Aniceto Valdivia, «El Señorito Octavio de Armando Palacio Valdés», Madrid

Pour les privilégiés qui lisaient le français, la presse espagnole
annonçait en 1869 les tomes III et IV des Œuvres Complètes de Bau-
delaire chez Michel Lévy (L’Art romantique et les Poèmes en prose) :
« Hemos recibido los Tomos III y IV de las Obras completas de Carlos
Baudelaire que con tanta aceptación publica la importante librería
de Miguel Lévy, hermanos, de París. Contiene el tercer volumen,
que lleva por título El arte romántico, una infinidad de escritos cu-
riosos, un estudio acerca de la vida y las obras del gran pintor de
Francia, Eugenio Delacroix […]. El tomo IV contiene varios poemitas
en prosa; al menos así titula el editor a una serie de escritos cortos,
todos en prosa, y conteniendo cada uno un pensamiento moral, a
veces filosófico, que recuerdan mucho, por el fondo y más aún por
la forma a las leyendas alemanas impregnadas de melancolía y de
misterio » (La Época, 22/09/1869). Il convient de souligner ici le
manque d’annonces dans les journaux des Fleurs du mal, ainsi que
la référence à l’acceptation du public français de la critique artistique
de l’auteur et de ses poèmes en prose, dont nous soulignons cette
allusion à la mélancolie et au mystère.

Il faut attendre 1880. Lorsqu’on ne lisait toujours pas en espa-
gnol les créations de Charles Baudelaire, la critique littéraire3 parlait

66



Cómico, 27/03/1881, p. 6). «En lo que Vd. se parece a Gautier, Courier, Boi-
leau, Baudelaire, Figaro, Balart… en escribir críticas, pero se diferencia Vd. en
la bondad de éstas y en el acertado juicio y buen gusto con que deben hacerse.»
(A. Valdivia, «Al señor don Leopoldo Alas, renombrado Clarín», Madrid có-
mico, 10/04/1881, p. 6.

4 «Catulo Mendez», OLIM., La Iberia, 21/11/1882, p. 3.
5 «Álbum de un lector», El Imparcial, 11/12/1882, p. 4.
6 Cité dans la Correspondance de Zola, éd. B. H. Bakker, P. U. de Montréal

et éd. du CNRS, t. I, 1978, p. 511, n. 2.
7 D’après la note de Colette Becker et Dorothy Speirs, Correspondance de

Zola, op. cit., t. II, 1980, p. 189.
8 Claude Pichois et Jean-Paul Avice, Dictionnaire Baudelaire, Tusson,

Charentes, Editions Du Lérot, 2002, p. 496.

à ce moment de son influence dans la littérature universelle, et
concrètement chez les « parnassiens » : « Todos estos rimadores, co-
menzando por uno de sus maestros, Baudelaire4 ». D’autres propo-
saient des phrases choisies dans l’oeuvre baudelairienne : « El teatro
es como la iglesia, acoge a todo el mundo. Baudelaire5. »

Mais que se passe-t-il dans ces années 80 ? La littérature espa-
gnole est en pleine querelle réalisme-idéalisme ; et même entre réa-
lisme-naturalisme. La littérature espagnole regarde la France litté-
raire ; une littérature où règne le naturalisme zolien. Il n’y a pas de
contact réel entre Zola et Baudelaire que par l’œuvre de Manet.
Dans son étude sur celui-ci, Zola écrivait en se référant au quatrain
des Épaves : « Il est parfaitement vrai que Lola de Valence est un bi-
jou rose et noir6. » Suit une nouvelle critique de Baudelaire « dont
la tendance constante a été de remplacer le vrai par l’artificiel » et
qui s’est fait « de la femme une idée singulièrement satanique. Il n’y
a pas dans ses poèmes un seul cri d’amour juste et senti. Dans Les
Vieilles Plaies de Paul Alexis, au contraire, on sent passer un souffle
chaud de tendresse7 ». Selon signalent Claude Pichois et Jean-Paul
Avice, dans le Dictionnaire Baudelaire, plus tard, en 1881, Zola, avec
toujours beaucoup de précautions, laissera cependant percer son
admiration8 : « Baudelaire est, lui, un maître très dangereux. Il a,
aujourd’hui encore, une foule d’imitateurs. Sa grande force a été

67



9 Émile Zola, « Les poètes contemporains », Documents littéraires, Paris,
Charpentier, 1881, p. 172-173.

qu’il apportait également une attitude personnelle très accentuée. Il
faut voir en lui le romantisme diabolique. M. Leconte de Lisle s’était
raidi dans une pose hiératique, il restait à Baudelaire le rôle d’un dé-
moniaque, et il a cherché le beau dans le mal ; il a, selon une expres-
sion de Victor Hugo, « crée un frisson nouveau ». C’était, au fond,
un esprit classique, de travail très laborieux, ravagé par une monoma-
nie de purisme. Aussi n’a-t-il laissé qu’un recueil de poésies : les Fleurs
du Mal. Je ne perlerai pas des étrangetés voulues de sa vie, il avait fini
par être victime de ses allures infernales ; il est mort jeune, d’une ma-
ladie nerveuse qui lui avait enlevé la mémoire des mots. Au demeu-
rant, il s’est fait dans notre littérature une place originale qu’il gardera.
Certaines de ses pièces sont absolument superbes de forme, et j’en
connais peu qui soient d’une imagination plus sombre et plus saisis-
sante. On comprend quelle admiration il souleva parmi les jeunes
gens, qui aiment les audaces. Après lui, tout un groupe a raffiné sur
l’horreur. C’est toujours du romantisme, mais du romantisme aiguisé
d’une pointe satanique9. » Et en 1892, Zola se déclara « très fier de
faire partie du comité » créé à l’instigation de Léon Deschamps, di-
recteur de La Plume pour l’érection d’un monument à Baudelaire.

Dans la presse espagnole, les grandes plumes de l’époque parlent
indéfectiblement du poète des Fleurs du Mal : Octave Mirbeau dans
son article « Barbey d’Aurevilly », La Iberia, 28/10/1882, p. 3 ; Emilia
Pardo Bazán avec « La cuestión palpitante. Los hermanos Gon-
court », La Época, 29/01/1883, p. 3 parlant d’un Baudelaire « se
esfuerza en traducir los pensamientos más inefables, las formas y contor-
nos más vagos y fugitivos », et insistant sur le catholicisme de Baudelaire,
que l’auteure déduit de la correspondance et des journaux intimes du
poète, soulignant ainsi que l’ordre des textes reflète une douloureuse
aspiration à la pureté, « una aspiración dolorosa hacia la pureza ».

La critique espagnole mit du temps avant de se poser réellement
sur l’œuvre de Baudelaire. Le premier grand critique intéressé fut

68



10 «Dicen que Baudelaire ya en los últimos años, trazó el plan de un drama
o novela, El criminal dichoso, que es lástima dejase de escribir, pues con él hu-
biera acabado de aterrar a los burgueses». («Apuntes sobre el nuevo arte de es-
cribir novelas», Revista de España, 11/1886, p. 24). Valera qualifie Baudelaire
de «ultra-satánico», et l’accuse de créer le diable : «El poeta ultra-satánico,
aunque no cree en Dios, hace como que cree en el demonio, el cual le posee
y le somete a irresistibles tentaciones, y le hace pecar y luego le atormenta con
el remordimiento porque ha pecado […] La verdad es que trescientas páginas
de versos, llenos de tales maldiciones no se pueden aguantar, si el autor no
tiene un maravilloso talento de estilista y de versificador, para hacer variaciones
y gorgoritos diversos sobre tan absurdo y sucio tema. Carlos Baudelaire y sus
Flores del mal son una facería estrambótica, que nadie, que esté en su cabal
juicio, puede mirar con seriedad.» («Apuntes sobre el nuevo arte de escribir
novelas», Revista de España, 3/1887, p. 334).

11 Juan Valera, «Disonancias y armonías de la moral y de la estética»,
La España moderna, 1/04/1891, p. 131.

12 Juan Valera, «La purificación de la poesía», Los lunes de El Imparcial,
26/03/1900, p. 3.

Juan Valera, en 1886. À partir de « Al lector » (FM), il exprime dans
Apuntes sobre el nuevo arte de escribir novelas10 son grand rejet pour
des raisons plus morales que littéraires. Dans des articles posté-
rieures, Valera cite « Un viaje a Citerea » (CXVI) en concluant sur
les poètes crapuleux, des renégats de Dieu : « Los poetas crapulosos,
como Baudelaire y Rollinat, se hartan y se hastían de sus goces ;
sienten aspiraciones infinitas, hundidos ya en el fango, y después
de haber renegado de Dios11 […] » ; et cite « El Heautomoroume-
nos » (LXXXIII) pour parler de l’horreur des doutes qui les tirail-
lent, « el horror de las dudas con que batallan », « Carlos Baudelaire
es, sin duda, uno de los más endiablados poetas que en estos últi-
mos tiempos ha nacido de madre12 […] » D’après Pío Baroja, Max
Nordau a également participé d’une manière décisive aux lectures
négatives des Fleurs du Mal en Espagne : « Nordau en su obra
Degeneración nos lo dio a conocer a la mayoría ». Valera et Nordau
laissèrent de côté toute considération esthétique pour centrer leur
attention sur les anecdotes biographiques conformant le mythe de
Baudelaire.

69



13 De grande actualité, Baudelaire apparaît dans Las vírgenes locas, roman
collectif publié dans le Madrid cómico (12/06/1886, p. 3): «¿Pero era aquello
el producto de su ingenio? ¿O era que durante las pocas horas que él había dor-
mido, el diablo burlón, o las brujas, o los duendes, o los gatos fantásticos de
Poe y de Baudelaire habían caído sobre aquella mesa y habían enmarañado,
descompuesto y roto la fábrica de su ingenio?» (signé par «Flügel», sous ce
nom, les chercheurs reconnaissent Leopoldo Alas «Clarín»).

14 Voir Josette Blanquat, «Clarín y Baudelaire», Revue de Littérature Compa-
rée, XXXIII, 1959, 5-25 ; Sergio Beser, Leopoldo Alas, crítico literario, Gredos,
Madrid, 1968 ; William F. Aggeler, Baudelaire Judged by Spanish Critics, 1857-
1957, University of Georgia Press, Athens, 1971; Noël M. Valis, «The Landscape
of the Soul in Clarín and Baudelaire», Revue de Littérature Comparée, LIV, 1980,
17-31 ; José María Martínez Cachero, «La actitud anti-modernista del crítico
“Clarín”», Anales de Literatura Española, 2, 1983, p. 383-398 ; Laureano Bonet,
«Clarín, Jean Paul, Baudelaire: un tríptico simbolista» dans Clarín y La Regenta
en su tiempo. Actas del simposio internacional, Universidad de Oviedo-Ayunta-
miento de Oviedo, Oviedo, 1987, p. 951-983 ; Glyn M. Hambrook, «Baude-
laire y España», Estudios de Investigación Franco-española, 7, 1992, p. 71-75.

15 Cf. Leopoldo Alas «Clarín», «Baudelaire», Mezclilla, Lumen, Barcelona,
1987, pp. 75-105. «[…] Baudelaire, puede decirse, siempre escribe para el

Le grand critique et romancier naturaliste espagnol Leopoldo
Alas Clarín13 réagit avec une série d’articles (La Ilustración ibérica,
julio a noviembre 1887) où il défend la conception critique et poé-
tique de Baudelaire, tout en critiquant les idées de Brunetière et de
Cánovas del Castillo, ainsi que l’habitude de l’époque de prendre
l’opinion comme science, « tomar la opinión por ciencia ». L’auteur
de La Regenta souligne les traits de l’œuvre baudelairienne que la
critique du XXIe siècle signale toujours (« […] después de haber
leído por segunda vez las Flores del mal, me parece imposible que
un hombre de seso y de buena fe diga que allí no hay más que vul-
garidades »). Clarín avait fait une lecture14 attentive de l’œuvre de
Baudelaire, ce qui lui permettait de trouver de très fins commen-
taires, tout en signalant son « espiritualismo cristiano » ; y que la pré-
sence du diable devait être interprétée comme un symbole du mal
« ubicuo, eterno, que lo llena todo, que se extiende por el infinito
espacio y desciende a ocupar el fondo más recóndito de las almas15 ».

70



alma, y para el alma espiritual, distinta del cuerpo y hasta separada de la ma-
teria por sublimes misteriosos abismos […] No cabe duda: el movimiento que
él hace odiar a la belleza es el formal, el del material artístico; quiere decir que
la poesía ha de expresarse, siendo a su gusto, en determinado espacio, con sen-
cillez, sin complicaciones retóricas que hagan de la estrofa discurso, del estro
elocuencia; sin furor pimpleo, sin arrebato lírico, sin desorden pindárico, sin
complejidad romántica […] el poeta original cuyo temperamento produjo una
poesía nerviosa, vibrada, lacónica, plástica, pero no alucinada, ni materialista,
ni indiferente».

16 «Los presuntuosos», Madrid cómico, 16/07/1887, p. 3.
17 Glyn M. Hambrook, «Del poeta a la poesía: la imagen de Charles Bau-

delaire y su obra en las crónicas literarias de Enrique Gómez Carrillo», Estudios
de Investigación Franco-española, 5, 1991, p. 97-111.

18 Novelas y cuentos, precedidos de una noticia escrita en francés por Carlos
Baudelaire, Librería Española de Garnier Hermanos, París, 1884.

19 Historias extraordinarias, prólogo de Carlos Baudelaire, traducción de
E. L. de Verneuil, ilustración de F. Xumeta, Barcelona, Daniel Cortezo y Cía,
1887, annoncé dans La Época, 23/09/1887, p. 4.

Le critique Emilio Bobadilla, « Fray Candil », se joint à la polémique
en faisant référence aux prétentieux de salon « que no leen los mo-
dernos y que consideran a Baudelaire como blasfemo y materia-
lista16 » ; et l’écrivain Gómez Carrillo17 se prononce montrant une
image favorable qui permettra mitiger les critiques de satanisme
contre le poète français.

Alors que le public espagnol commençait à lire, en 1884, en
castillan, les œuvres de Poe d’après la traduction18 de Baudelaire,
que les Historias extraordinarias19, avec préface de Baudelaire
étaient annoncées en 1887 ; l’écrivain naturaliste Clarín présente
aux lecteurs espagnols ses idées sur les Fleurs du Mal en français.
Carole Fillière, souligne la série d’articles sur Baudelaire, comme
exemple, complémentaire de la distanciation ironique, de la quête
d’une proximité participative. Pour Clarín, le lecteur doit être ca-
pable de se rapprocher suffisamment de l’œuvre et de son auteur
afin de mener à bien l’acte de création qu’est la lecture. Pour cela,
il doit oublier ses préjugés, et s’offrir comme le lecteur bienveil-
lant, dont la curiosité est garante du bon fonctionnement de

71



20 Carole Fillière, L’esthétique ironique de Leopoldo Alas Clarín, Madrid,
Casa de Velázquez, 2011, p. 210.

21 Clarín fait ici référence à l’article « Revue Littéraire. Charles Baudelaire »,
publié par Ferdinand Brunetière dans La Revue des Deux Mondes le 1er juin
1887, et où il écrivait notamment : « Baudelaire est l’une des idoles de ce
temps, – une espèce d’idole orientale, monstrueuse et difforme, dont la dif-
formité naturelle est rehaussée de couleurs étranges – et sa chapelle l’une des
plus fréquentées […] ; on lui a fait une réputation unique de satanisme, dont
ses os ont dû plus d’une fois tressaillir d’aise dans leur tombe, qui le transfigure
étrangement aux yeux d’une simple jeunesse, mais qu’en vérité, le pauvre
homme a beau s’être agité, démené, contorsionné, non, je vous assure qu’il ne
la mérite point. Ce n’est qu’un Satan d’hôtel garni, un Belzébuth de table
d’hôte ».

22 « Capaz de este acto de abnegación que consiste en prescindir de sí mismo,
en procurar, hasta donde quepa, infiltrarse en el alma del poeta, ponerse en su
lugar », Clarín, « Baudelaire », t. IV, vol. 2, p. 1143.

l’échange20. Clarín expose cette attitude et rend compte de son
expérience de lecture intimisante dans son étude des poèmes de
Baudelaire. Il réagit aux commentaires du critique français Ferdi-
nand Brunetière21, qui le poussent à réévaluer sa propre posture de
lecteur vis-à-vis d’une œuvre qui lui est a priori étrangère. C’est
pourquoi il se propose de relire les Fleurs du mal « sans parti pris fa-
vorable », mais également sans « froideur ni impassibilité ». L’intérêt
de cette analyse, qui ouvre la voie à un nouveau mode de critique
littéraire davantage impressionniste qu’analytique, dite « critique sug-
gestive » par Clarín, est qu’il s’agit de présenter comme modèle de
ses « Lecturas », une relecture. Une deuxième lecture qui consiste en
un rapprochement du lecteur et de l’auteur, le premier oubliant
pour un temps son identité afin de « sentir, comprendre, et admirer ».
Un lecteur « capable de cet acte d’abnégation qui consiste à faire
abstraction de soi-même, à tenter, dans la mesure du possible, de
s’inflitrer dans l’âme du poète, de se mettre à sa place »22. Résonner
dans l’acte de lecture de la présence, des idées et des sentiments de
l’auteur est ce qui fait du processus de lecture à la fois un acte cri-
tique et un acte esthétique : « Oui : il y a un type de critique (d’art,

72



23 « Sí: hay un modo de crítica (podría decirse de arte) que el espectador sen-
sible e inteligente puede ejercer, y consiste en una especie de producción refleja; el
espectador es aquí como una placa sonora, como un eco; así como los rayos del sol
arrancan vibraciones que parecían quejidos de la estatua famosa de Egipto, así en
el crítico de este género el entusiasmo producido por la contemplación de lo bello
arranca una manera de comentario, de crítica expansiva, benévola (en la acepta-
ción más noble de la palabra), optimista, que hace ver más que ve el espectador
frío y pasivo, y expresar bien, con elocuencia, lo que se admira y se siente », Clarín,
« Baudelaire », t. IV, vol. 2, p. 1141.

24 Carole Fillière, L’esthétique ironique…, op. cit., p. 211.

pourrait-on dire) que le spectateur sensible et intelligent peut exercer,
et qui consiste en une espèce de production réflexe ; le spectateur y
est comme une plaque vibrante, comme un écho ; de même que les
rayons de soleil arrachent à la célèbre statue égyptienne des vibra-
tions qui semblent des plaintes, chez le critique de ce type l’enthou-
siasme produit par la contemplation du beau arrache un genre de
commentaire, de critique expansive, bienveillante (au sens le plus
noble du terme), optimiste, qui donne à voir bien plus que ce que
voit le spectateur froid et passif, et qui énonce clairement, avec élo-
quence, ce qui est admiré et ressenti23. »

Pour Clarín, le lecteur ironique capable de comprendre Les
Fleurs du Mal allie sensibilité et intelligence. Il est cet horizon idéal
qui réunit dans la lecture la distance – la réflexion – et l’intimité –
le reflet – afin de mener à bien l’échange intellectuel et créateur24.
De plus, la lecture ironique est inconcevable sans une dimension
temporelle longue et répétitive. L’éducation ironique conduit in-
variablement au retour du lecteur vers le texte. La lecture ironique
est une constante relecture de l’œuvre. Il s’agit pour le lecteur de
recommencer le périple en dépit des risques de rupture de la com-
munication ironique, puisque le lien ironique entre auteur et lec-
teur est virtuellement accessible dans le texte. Le lecteur qui relit
une œuvre, qui vieillit et dont l’expérience individuelle enrichit la
vie, voit sa lecture enrichie à part égale. Le « Connais-toi toi-même »
socratique unit lecteur et œuvre ironiques dans un processus ré-

73



25 Ibid., p. 212.
26 Leopoldo Alas « Clarín », Mezclilla, Barcelona, Lumen, 1987, “Baude-

laire”, Article I, 75-105, p. 75.
27 Leopoldo Alas « Clarín », “Baudelaire”, Article I, op. cit., p. 76.
28 Ibid., p. 77.

flexif de connaissance. Carole Fillière rappelle que le livre-miroir
contient un potentiel de découverte intime, et donc universelle,
qui est commun à tous les chefs-d’œuvre de la littérature, et qui
provoque la continuelle interaction entre le texte et son lecteur25.

Clarín commence par rejeter la boue que Brunetière verse sur
Baudelaire : « M. Brunétière, con el exclusivo y poco cristiano pro-
pósito de arrojar cieno y más cieno sobre la memoria de un poeta que
ha influido mucho en la actual literatura francesa […] un poeta a
quien se deben momentos de solaz, o alguna visión nueva de lo bello,
o sugestiones para ideas o sentimientos, o cambios fecundos del
ánimo26. » Il s’agit de la même boue versée sur Zola et son école na-
turaliste et que la critique anti-naturaliste espagnole reprend contre
les écrivains espagnols comme Clarín : « La mayor parte de las ton-
terías y de las injusticias y cavilosidades que se han escrito en España
contra el naturalismo se remontan, por tres o más derivaciones, a los
apasionados ataques que Brunétière y Valbert dirigieron a Zola y a
su escuela27. » Le critique espagnol demande attention au public
parce qu’il se peut que des lecteurs de Baudelaire et qui y trouve une
force originale, à cause de Brunetière, décident d’abandonner la lec-
ture des Fleurs du Mal : « […] y tal lector habrá que habiendo leído
a Baudelaire y habiéndole encontrado gran originalidad y fuerza,
ahora, advertido por Brunétière, le desprecie y le llame farsante28. »

Deux sont les grandes idées que Clarín souligne chez Baudelaire :
douleur et mélancolie. « Después de haber leído por segunda vez las
Flores del mal, me parece imposible que un hombre de seso y de
buena fe diga que allí no hay más que vulgaridades. […] he ido bus-
cando las huellas de la vulgaridad, de la petulancia, de los cien de-
fectos que el crítico ha ido señalando, y este propósito mío me hizo

74



29 Leopoldo Alas « Clarín », “Baudelaire”, Article II, op. cit., p. 81.
30 Robert T. Cargo, A Concordance to Baudelaire’s Les Fleurs du mal, The

University of North Carolina Press, 1965. Voir aussi Robert T. Cargo, Concor-
dance to Baudelaire’s Petits Poèmes en Prose, The University of Alabama Press,
1971.

31 Charles Baudelaire, Fusées, OC, I, Paris, Gallimard, 2006, « La Pléiade »,
p. 658.

ver la gran injusticia que había en leer así a un hombre como Bau-
delaire. Leyéndole con esa intención, con esa prevención retórica,
fría, maligna, no se le puede entender siquiera ; entender, digo, así,
al pie de la letra, no ya penetrar todo su sentido y sentimiento, que
para eso se necesita mucho más. Hay versos en las Flores del mal en
que parece que el autor adivina a esa clase de lectores secos, ciegos
y sordos, para el caso verdaderos idiotas ; más de una vez se vuelve
contra ellos, ora displicente, ora melancólico, ya airado, ya compa-
sivo29. » Cette idée de mélancolie, que nous avons déjà vue dans une
référence de 1869, revient dans le texte de Clarín. Mélancolie et
ennui sont des mots assez fréquents dans les écrits de Baudelaire, la
recherche des périphrases et des allusions les rend omniprésents.
Ennui et des termes dérivés de ce nom se trouvent attestés dans seize
poèmes des Fleurs du mal, au total 21 fois. Dans Le Spleen de Paris
on en trouve huit occurrences. Les termes mélancolie et mélanco-
liques sont attestés dix fois dans Les Fleurs du mal et quatre fois dans
Le Spleen de Paris. L’emploi de ces derniers termes est plus fréquent
dans les écrits critiques que dans l’œuvre poétique30. Mais il y a sur-
tout un réseau d’images et d’idées que nous lions à la mélancolie
dans son acception valorisée. Dans sa forme appréciée, la mélancolie
est une humeur spirituelle qui augmente non seulement « le senti-
ment de l’existence31 », mais aussi le pouvoir créateur. Par consé-
quent, la mélancolie que Baudelaire qualifie de « poétique » dans
Le Poème du hachisch est plus solidaire de l’enchantement du sur-
naturel que d’une dépression naturelle. (« La douleur et l’idée du
temps ont disparu, ou si quelquefois elles osent se produire, ce n’est

75



32 Charles Baudelaire, Le Poème du hachisch, OC, I, op. cit., p. 425.
33 Margery Vibe Skagen, Mélancolie et goût de l’infini. Essais sur la mélan-

colie poétique dans les écrits de Charles Baudelaire, Thèse de Doctorat, Université
de Bergen, 2000, p. 8.

34 Charles Baudelaire, Téophile Gautier, OC, II, op. cit., p. 116-117.
35 Margery Vibe Skagen, Mélancolie et goût de l’infini…, op. cit., p. 12.

que transfigurées par la sensation dominante et elles sont alors re-
lativement à leur forme habituelle ce que la mélancolie poétique est
à la douleur positive32. »). Cette forme particulière de la mélancolie
ne se trouve nommée explicitement qu’une seule fois dans les écrits
de Baudelaire ; sa fonction centrale ressort pourtant, selon Margery
Vibe Skagen dans sa thèse Mélancolie et goût de l’infini. Essais sur la
mélancolie poétique dans les écrits de Charles Baudelaire33, des nom-
breux rapports établis entre la mélancolie et certains autres termes
qui semblent préoccuper l’écrivain comme un fatum (« le goût du
Beau est pour lui un fatum, […] il a fait de son devoir une idée
fixe34 »). Ainsi la mélancolie chez Baudelaire est liée avec l’éternel
et l’infini, le beau, l’ardeur, le surnaturel (rêve, ivresse, musique, gé-
nie et fluide) et la mort, et son domaine affectif et imaginaire
contraste avec celui de l’ennui et du spleen. Dans le poème qui
introduit Les Fleurs du mal, Baudelaire attribue au lecteur de son
choix une complicité à la fois fraternelle et hypocrite dans l’ennui.
De même, dans son « Épigraphe pour un livre condamné », il exige
du lecteur qu’il connaisse la mélancolie, non pas selon l’interpréta-
tion médicale, mais selon la « rhétorique » de cet ange déchu, qui
enseigne aux maudits « le goût du Paradis » (toi, le plus savant et le
plus beau des Anges…) : Lecteur paisible et bucolique… Selon Vibe
Skagen, le lecteur qui se laisse guider par Baudelaire dans son iden-
tification mélancolique avec les femmes damnées, s’engage dans
une voie hasardeuse. « La mélancolie de l’infini, du beau et du sur-
naturel est une sorte d’ivresse, qui ne cesse de nous intriguer, et d’où
nous ne pouvons sortir, par conséquent, qu’avec un certain désen-
chantement35 ». Les deux faces de la mélancolie sont chez Baudelaire

76



36 De manière sommaire, Guy Sagnes établit une telle distinction termi-
nologique : « La mélancolie est un état dans lequel il importe de se maintenir.
Elle est une faculté que l’être humain doit préserver, faculté qui ouvre sur ce
qui est au regard de Baudelaire la seule vérité du monde et de l’âme : la spiri-
tualité. » Guy Sagnes, L’Ennui dans la littérature française de Flaubert à Laforgue
(1848-1884), Paris, Armand Colin, 1969, p. 50.

37 « Exaltation et abattement : cette double virtualité appartient à un même
tempérament, comme si l’un de ces états extrêmes était accompagné par la pos-
sibilité – péril ou chance – de l’état inverse. Peintres, graveurs, sculpteurs ont
livré des images où manques parfois les indices certains qui permettraient de
distinguer entre la tristesse stérile et la méditation féconde, entre l’accablement
du vide et la plénitude du savoir. La gravité inspirée, le génie pensif tiennent
souvent le milieu entre ces deux états : l’artiste qui représente ces personnages
veut que nous les sachions habités par le sentiment de la mort et par les pensées
immortelles. D’où les significations ambiguës que peut prendre, dans les arts
visuels, l’attitude de l’être penché, la tête parfois soutenue par la main. Ce geste
dit la présence aggravée du corps, l’absence de l’esprit – mais où absent ? dans
l’irrévocable exil ? Ou dans la « vraie patrie » ? » Jean Starobinski, La Mélancolie
au miroir. Trois lectures de Baudelaire, Paris, Julliard, 1989, p. 47-48.

38 Giovanni Macchia, Baudelaire e la poetica della malinconia, Milano, Riz-
zoli, 1975. Ce dernier définit la poétique de la mélancolie chez Baudelaire
comme “una poetica dell’imperfetto; in quanto malinconia è senso dell’imper-
fetto” (Ibid., p.152).

rendues distinctes par son exploitation de la valeur « noble » de la mé-
lancolie et par son accentuation de l’aspect « ordinaire » et « coupable
» de l’ennui36. La signification du mot mélancolie peut être rappro-
chée de ce que Baudelaire nomme la postulation vers Dieu. Le mot
est fréquent dans l’œuvre critique de Baudelaire parce que c’est à leur
faculté de mélancolie   � appelée aussi spiritualité � qu’il juge les artistes. 

Clarín avait donc signalé, comme écrivain et critique naturaliste,
la ligne de l’ouvrage le plus remarquable et le plus récent sur la mélan-
colie baudelairienne et signé par Jean Starobinski, La Mélancolie au
miroir, où il rend compte de la dialectique inhérente à cet état, telle
qu’elle se manifeste dans les arts visuels depuis le XVIe siècle37. De son
côté, Giovanni Macchia, dans Baudelaire e la poetica della malinconia,
définit la poétique de la mélancolie chez Baudelaire comme « una poe-
tica dell’imperfetto; in quanto malinconia è senso dell’imperfetto38 ».

77



39 Théophile Gautier, Mademoiselle de Maupin, Paris, 1836, p. 194.
40 Marc Eigeldinger, Le platonisme de Baudelaire, Neuchâtel, À la Bacon-

nière, 1952.

L’essai de Macchia met en valeur certains thèmes de la mélancolie
poétique (comme la réminiscence, le rêve et la musique), qui est
certainement celle que réclame Clarín pour l’œuvre Baudelairienne.
Or, depuis Baudelaire, il semble en effet que la mélancolie poétique
soit frappée d’interdiction. On serait évidemment surpris de voir
un auteur contemporain chanter la mélancolie à la manière du jeune
Théophile Gautier : « Tous ces élans d’aigle vers le soleil, ces pures
flammes aspirantes du ciel, cette divine mélancolie, cet amour pro-
fond et contenu, cette religion de la beauté, cette fantaisie si curieuse
et si élégante, ce flot intarissable et toujours montant de la fontaine
intérieure, cette extase aux ailes toujours ouvertes, cette rêverie plus
en fleur que l’aubépine de mai, toute cette poésie de ma jeunesse39

[…] »
Selon Vibe Skagen, la mélancolie irritée dans le sentiment du

beau est la condition d’un tel sentiment plutôt que sa conséquence,
car la mélancolie y représente à la fois la réminiscence et le désir
d’une perfection perdue. La nature humaine, « exilée dans l’impar-
fait » ne peut « s’emparer immédiatement, sur cette terre même »
du « paradis révélé », mais si elle peut l’entrevoir par la voie de l’ana-
logie, c’est grâce à son éminente sensibilité mélancolique. Il est éton-
nant d’ailleurs que la conception néo-platonicienne de la mélancolie
n’ait pas attiré l’attention d’Eigeldinger40 dans son étude de la su-
blime passion chez Baudelaire.

La douleur est également soulignée par Clarín comme idée fon-
damentale dans l’œuvre baudelairienne. « El vino místico, si valiera
hablar así, es la nota constante de Baudelaire; la belleza física, el
placer extremado hasta el dolor y la extravagancia, la orgía diabólica
con dejos espirituales, con mementos que se repiten como ritornellos
de canción; algo como la escena de la venganza de Lucrecia, según
Víctor Hugo; el cántico de las bacanales con un épodo del Dies

78



41 Leopoldo Alas « Clarín », Artículo V, op. cit., p. 92.
42 Leopoldo Alas « Clarín », Artículo VI, op. cit., p. 98.
43 Ibid., p. 100.
44 Giovanni Dotoli, La douleur de Baudelaire, Paris, Hermann, 2019.

irae… Aunque Baudelaire al definir, describiéndola, la Belleza, dice:
Je trône dans l’azur41… » Un plaisir extrême jusqu’à la douleur, dira
Clarín. Et une douleur aussi, d’où surgit le sublime de l’effort triom-
phant : « Podría haber hombres desesperados, tristes hasta la muerte,
misántropos; pero no habría poetas pesimistas si el mal no fuera ma-
teria poética, si no pudiera atribuírsele cierta sustantividad que es
exigida para que haya objeto de gran poesía, verdadera belleza; y
esta sustantividad y como dignidad estética del mal, sólo cabe en ci-
vilizaciones y creencias en que predomina el dualismo, en que el
monoteísmo tiene esas que, por lo menos parecen confusiones,
cuando no contradicciones; en que al mal se le reconocen derechos
de beligerante, categoría metafísica casi igual al bien; grandeza su-
ficiente como contraste, hasta el punto que la mayor parte de los
panegíricos cristianos, históricos, teológicos y poéticos se fundan
principalmente en la comparación del dolor sufrido, del mal super-
ado, de cuya magnitud se hace nacer la sublimidad del esfuerzo
triunfante y de la victoria. En la estética derivada de estas ideas más
o menos directa o voluntariamente, han descubierto autores insignes
el sublime de la mala voluntad42, […] » La douleur de Baudelaire
n’inspire pas la désespérance nihiliste : « No: Baudelaire no sólo es
metafísico, no sólo se muestra preocupado con los intereses de la
vida, sino que es nervioso, siente con viveza los dolores reales y no
lo oculta, ni niega la importancia del dolor, y por consecuencia
implícita de la importancia, la realidad de su contrario, de la dicha
y de su fundamento real, el bien. Baudelaire asusta, entristece, hor-
roriza si se quiere, pero no inspira la desesperación nihilista de tantos
y tantos poetas modernos43 […] »

Au XXIe siècle, le thème de la douleur constitue l’axe central du
livre de Giovanni Dotoli, La douleur de Baudelaire44. Le livre se

79



45 Charles Baudelaire, « Le Voyage », OC, I, op. cit., p. 134.
46 Ibid., p. 140-141.
47 Ibid., p. 15-25.
48 Ibid., p. 79.
49 Jean-Paul Sartre, Baudelaire, précédé d’une note de Michel Leiris, Paris,

Gallimard, 1994, p. 88-90 et 152.

fonde sur la douleur comme élément central de l’œuvre de Charles
Baudelaire. Le point de départ de G. Dotoli : ses textes sont un
voyage dans et vers la douleur. Ainsi « Enfer ou ciel, qu’importe45 ? »
L’essentiel c’est de voyager à la cruauté du monde, à partir de la tra-
gédie du corps. Pour le critique, la douleur est « la noblesse unique »,
la seule voie du poète, de Baudelaire, celle qui le conduira au cœur
de la poésie et de l’être. La douleur est « une bonne louve » qui relie
le poète aux souffrants du monde. C’est le « miel » de la poésie, l’axe
de l’histoire, pour en pénétrer les méandres (« Les Petites vieilles »).
Les Fleurs du Mal sont un livre « saturnien, orgiaque et mélanco-
lique » – ici le mot ‘mélancolique’ signifie ‘douloureux’ –, lequel va
dans les gouffres du poète, chercher la route de la malédiction. Et
nous voyons donc que Clarín annonçait à l’époque naturaliste, la
critique de nos jours, celle de Giovanni Dotoli. La critique poétique
de Dotoli cite le poème-clef « Recueillement46 », pour signaler que
la douleur est l’étoile de la route du poète. Elle l’introduit dans les
ténèbres et lui donne la paix : « Ma Douleur, donne-moi la main ».
La douleur calme le temps, les regrets, le mal inné, et toute souf-
france, et fait entendre au poète la musique de « la douce Nuit qui
marche ». Douleur du travail du poète et douleur de la vie et de la
poésie qui la narre, à l’unisson. Pas de littérature sans douleur atroce,
« miel » du voyage du poète. Baudelaire se voit constamment au mi-
roir dans la douleur la plus profonde47. En traversant ses « chemi-
nements secrets »48, la critique contemporaine découvre le vrai Bau-
delaire. Jean-Paul Sartre en a repéré quelques bribes, en restant tou-
tefois loin de ces cheminements49, mais il a compris que la douleur
est un axe unifiant, tout en insistant sur le rôle de la mélancolie. La
douleur est le moteur de la création de Baudelaire, dans la liberté.

80



50 Pierre Jean Jouve, Tombeau de Baudelaire, Paris, Éditions du Seuil, 1958,
p. 62.

51 Ibid., p. 4.
52 Leopoldo Alas « Clarín », Artículo VII, op. cit., p. 103.
53 La España Moderna, Madrid, 1894 ; puis la traduction de Pedro Gonzá-

lez-Blanco (F. Sempere y Cía, Valencia, Madrid, 1907) ; celle de Pedro Gonzá-
lez-Blanco, Valencia, Prometeo, 1968; Un comedor de opio. Los fantasmas de Tho-
mas de Quincey, traduction de Carmen Artal (Barcelona, Tusquets, 1970) ; et
Pequeños poemas en prosa; Los paraísos artificiales, traduction de José Antonio
Millán Alba (Madrid, Cátedra, 1986).

54 Eduardo Marquina, Las Flores del mal, Librería española y extranjera,
1905 (1923).

55 Voir le chapitre de Florence Léglise, « Marquina, premier traducteur des
Fleurs du Mal: face au rythme baudelairien, fine ou sourde oreille ? », Zoraida
Carandell (éd.), Traduire pour l’oreille, Paris, Presses Sorbonne Nouvelle, 2014,
p. 115-130.

Stéphane Mallarmé l’a bien compris, surtout dans son poème Le
Tombeau de Charles Baudelaire, que je viens de citer. Il fallait s’abî-
mer, pour faire triompher la liberté de la douleur50. La douleur est
le labyrinthe magique de la poésie de Charles Baudelaire51. De fait,
un projet de dédicace des Paradis artificiels a pour titre de para-
graphe, « De l’utilité de la douleur » (OC I 1373, « Notes »).

Leopoldo Alas « Clarín », l’écrivain naturaliste espagnol, arrive
à comparer Zola et Baudelaire face à la critique : « Así como Zola
no es responsable de las menudencias insulsas, o soeces, o groseras,
que nos han contado tantos y tantos prosistas modernísimos fran-
ceses y españoles, Baudelaire no es tampoco responsable de las ca-
ricaturas que con intención o sin ella se han hecho de su manera y
de la índole de su ingenio52. »

La première œuvre de création baudelairienne traduite en espa-
gnol, Los Paraísos artificiales date de 189453. Les lecteurs espagnols
connurent l’édition française des Fleurs du Mal de 1868. Malgré
l’intérêt des auteurs et des lecteurs hispaniques de l’époque, ils
attendirent la première traduction jusqu’à 1905 ; Las Flores del mal,
traduction de Eduardo Marquina54. Le succès55 de la traduction fut

81



56 Revista contemporánea, 15/02/1907, p. 248. De nos jours, les traduc-
tions espagnoles de Lorenzo Varela (Poseidón, Buenos Aires, 1943) ; Nydia
Lamarque (Losada, Buenos Aires, 1948, reedición en Océano, 1998) ; Carlos
Aguilar de Merlo (Agen, Madrid, 1962) ; la adaptación libre de Ángel Lázaro
(Edaf, Madrid, 1963) ; Fernando Gutiérrez (Credsa, Barcelona, 1964) ; Ana
María Moix (Mateu, Barcelona, 1966) ; Luis Guamer y Gil-Vilache (Bru-
guera, Barcelona, 1975) ; de Antonio Martínez Sarrión (Alianza Editorial,
Madrid, 1977) ; Jacinto Luis Guereña (Visor, Madrid, 1977) ; l’édition bi-
lingue de Manuel Alba Bauzano (Anjana Ediciones, Madrid, 1982) ; Enrique
Parellada (Ediciones 29, Barcelona, 1979) ; celle de Carlos Pujol (Planeta,
Barcelona, 1984) ; de Xavier Berenguerel (Ediciones del Mall, Barcelona,
1985) ; de Enrique López Castellón (PPP, Madrid, 1987) ; Manuel Neila
(Círculo de lectores, Barcelona, 1988) ; de Antonio Martínez Sarrión
(Alianza, Madrid, 1997, [1990]) et celle de Luis Martínez de Merlo (Cátedra,
Madrid, 1991) ; M.B.F. (Ediciones 29, Barcelona, 1993) ; S.N. (Óptima,
Barcelona, 1998) ; celle de Elisa Dapia (Edicomunicación, Barcelona, 1998) ;
Poesía completa; Escritos autobiográficos; Los paraísos artificiales; Crítica artís-
tica, literaria y musical, de Javier del Prado y José A. Millán Alba (Espasa
Calpe, colección Biblioteca de literatura universal, Madrid, 2000) ; Ignacio
Caparrós, Las flores del mal (Alhulia, Granada, 2001) ; de Jorge A. Mestas
(Ediciones escolares, 2004), avec la traduction de Eduardo Marquina; celle
des éditions Océano, 1998, reprend la traduction de Nydia Lamarque ; et
celle de Carmen Morales et Claude Dubois (Nórdica Libros, Madrid, 2007),
illustrée par Louis Joos. Voir l’étude minicieuse sur les traductions en espa-
gnol des Fleurs du Mal: David Marín Hernández, La recepción y traducción

recueilli par la presse et reconnu comme le grand hommage de la
poésie espagnole envers la française : « El interés que este libro des-
pertó en Francia desde su aparición, no ha decaído todavía, como
nos lo demuestra la serie de artículos dedicados a Baudelaire que el
Mercure de France viene publicando estos últimos meses. […] En
España, donde desde un tiempo a esta parte ciertos innovadores pe-
rezosos se dedican a darnos obras castellanas escritas en francés, nos
parece de una sana oportunidad la aparición de este libro francés
escrito en castellano. El poeta Marquina, como dijo Catarineu a raíz
de una lectura en el Ateneo, ha hecho con su traducción uno de los
mejores homenajes que la poesía española puede hacer a la poesía
francesa »56. Sa réception critique en Espagne entre 1880 et 1905

82



de Les Fleurs du mal en España, Málaga, Miguel Gómez Ediciones, 2007.
Et voir aussi David Marín Hernández, « Una traducción baudelairiana de
los ‘Petits poèmes en prose’ », Trans. Revista de Traductología, 17, 2012, 205-
210.

est caractérisée par l’ambivalence : d’une part, la critique négative et
mesquine de Juan Valera et, d’autre part, la défense minutieuse de Cla-
rín (sept articles parus dans La Ilustración Ibérica entre juin et novem-
bre 1887) ; dans Alma contemporánea (1899) José María Llanas, sans
abandonner complètement la perspective socio-darwiniste de ses pré-
décesseurs, a rescapé Baudelaire du pseudoscientisme de Max Nordau
et de son disciple Pompeyo Gener (dans Literaturas malsanas de
1894) ; à la lecture stéréotypée de Darío, pour qui Baudelaire était
tout excès et satanisme, se sont opposés Enrique Gómez Carrillo, Gre-
gorio Martínez Sierra et, plus tard, Juan Ramón Jiménez avec leurs
interprétations plus émancipées et moins dix-neuvièmistes de son œu-
vre. Bien que Baudelaire était connu surtout comme auteur des Fleurs
du mal, la première traduction espagnole de ses poésies, faite par
Eduardo Marquina, ne parut qu’en 1905. La seule dans cette période,
excepté la glose de « Don Juan aux enfers » inséré par Manuel Reina
dans sa Vida inquieta (1894) et des versions de « El vino de los
amantes » et de « El vino del solitario », cette dernière par Andrés Gon-
zález Blanco, publiées dans la revue La República de las Letras (1905).

Tout ceci traduisait donc autour des années 80-85 une poussée
et sans doute une réorientation de l’intérêt suscité par l’œuvre de
Baudelaire, ce que nous invitait encore à remarquer la publication
des longs articles de Leopoldo Alas consacrés aux Fleurs du mal, dès
1883, à une période clé du surgissement en Espagne des grandes
œuvres naturalistes de Galdós, de la Pardo Bazán, de Palacio Valdès,
et du critique romancier lui-même. L’ensemble de ces éléments jus-
tifiait donc, selon nous, un examen particulier des textes critiques
de cette période, des articles de Clarín nous permettant de montrer,
sur pièces, autour de quels axes s’organise la perception que le public
espagnol pouvait avoir de l’œuvre de Baudelaire.

83



Ce sujet a été jugé, en effet, suffisamment important par son au-
teur pour qu’il en publie sept articles, et qu’il les reprenne encore
dans un volume critique. Ce que le romancier de La Regenta re-
proche à Baudelaire, c’est bien évidemment de mettre à profit tous
les avantages d’une situation « à part », qui lui attire les faveurs d’un
public alléché par la modernité et le parisianisme affichés d’une
œuvre apparentée de l’avis général au symbolisme, mais dont l’auteur
n’entre pas assez franchement dans la lutte ouverte en faveur de la
nouvelle poésie. Mais sur un autre plan, il défend aussi le poète
contre les accusations de Brunetière. Et il félicite au contraire l’auteur
des Fleurs du mal par son rejet des effets faciles. Enfin et surtout
l’œuvre de Baudelaire intéresse pour les parallélismes qu’elle permet
d’établir avec l’état selon lui évident de crise par où passe la société
religieuse espagnole. Quoi qu’il en soit, en Espagne, Charles Bau-
delaire ne disparaîtra plus des énumérations englobantes qui le pla-
cent au rang des meilleurs. Ceci dit, la célébrité espagnole de Bau-
delaire est définitive, comme on l’a vu, à partir des années 1885-
1890 et son nom revient sans cesse, toujours lié à celui de Zola.

84


