ENCARNACION MEDINA ARJONA

Université de Jaén

“UN MAITRE TRES DANGEREUX” :
LA LECTURE NATURALISTE
DE L’CEUVRE BAUDELAIRIENNE EN ESPAGNE

Les premieres références a Charles Baudelaire dans la presse
espagnole datent de janvier 1867, et C’est en relation a 'ceuvre de
Poe. Il s’agit d’une plainte sur le manque de traductions de Poe en
espagnol : « En Francia, donde se habian publicado aisladamente
algunos trabajos de Poe, cuando hard una docena de afios Mr. Bau-
delaire acometié una traduccién de sus principales obras, hallé tan
admirablemente dispuesto al publico, que desde entonces se han su-
cedido mds de tres ediciones econdémicas y populares. No hemos
sido tan felices en Espafia’. » Apres la mort du poete, en septembre
1867, les notes dans la presse se succedent dans E/ Imparcial
(13/09/1867) : « Ha muerto en Paris Carlos Baudelaire, traductor
de las obras del gran novelista norte-americano Edgar Poe » ; dans

La Epom (12/09/1867) et La Correspondencia espaiola (19/09/1867)%

! «Escritores Norte-americanos. Edgar Poe», El Imparcial. Revista Hispa-
noamericana, 15/01/1867, p. 25.

% «Ha fallecido en Paris, Carlos Baudelaire, traductor de las obras de Edgar
Poe. Un corresponsal parisiense escribe de él lo siguiente: Baudelaire habia na-
cido para comprender e imitar a Poe. Su traduccién es admirable, porque as{
puede llamarse la traduccidn fiel y precisa de unas ideas tan osadas y metafi-
sicas. Pero menos pensador y mds miséntropo que su maestro, fue exagerada-
mente realista; el pesimismo enervé su espiritu y acibard su existencia, secdn-
dole el corazén de tal manera que, hastiado y colérico, desahogé su dolor
haciendo en un deplorable tono de poesfas la apoteosis del mal. Esta obra, mo-
ralmente horrible, y literariamente notabilisima, causé en Francia un verda-
dero escdndalo y fue recibida con un grito undnime de reprobacién. Algin
tiempo después, Baudelaire habfa perdido la razén. Anteayer murié en el

65



Pour les privilégiés qui lisaient le francais, la presse espagnole
annongait en 1869 les tomes I1I et IV des (Euvres Complétes de Bau-
delaire chez Michel Lévy (L’Art romantique et les Poémes en prose) :
« Hemos recibido los Tomos Il y IV de las Obras completas de Carlos
Baudelaire que con tanta aceptacién publica la importante libreria
de Miguel Lévy, hermanos, de Paris. Contiene el tercer volumen,
que lleva por titulo E/ arte romdntico, una infinidad de escritos cu-
riosos, un estudio acerca de la vida y las obras del gran pintor de
Francia, Eugenio Delacroix [...]. El tomo IV contiene varios poemitas
en prosa; al menos asi titula el editor a una serie de escritos cortos,
todos en prosa, y conteniendo cada uno un pensamiento moral, a
veces filoséfico, que recuerdan mucho, por el fondo y mds atin por
la forma a las leyendas alemanas impregnadas de melancolia y de
misterio » (La Epom, 22/09/1869). 1I convient de souligner ici le
manque d’annonces dans les journaux des Fleurs du mal, ainsi que
la référence a 'acceptation du public francais de la critique artistique
de l'auteur et de ses poe¢mes en prose, dont nous soulignons cette
allusion a la mélancolie et au mystere.

Il faut attendre 1880. Lorsqu’on ne lisait toujours pas en espa-
gnol les créations de Charles Baudelaire, la critique littéraire® parlait

manicomio, en donde ha sufrido por espacio de muchos dias una horrorosa
agonfa que recuerda el fin desastroso de Poe, victima del delirium tremens. Estas
catdstrofes deberfan traer a la memoria de los jévenes, la humoristica y pro-
funda definicién del filésofo Malebranche que llamaba a la imaginacién “la
loca de la casa”. (La Correspondencia espariola, 19/09/1867, p. 4).

? «Podemos decir que Boito que no ha caido en la exageracién de muchos
y que sabe mantener en sus poesfas un prudente equilibrio entre lo real y lo
ideal. Escéptico y pesimista, es indudable que se ha visto influido en Italia por
Leopardi, y que el roce mantenido con Goéte le ha comunicado algo de su ne-
bulosidad e ironfa. Musset, Heine y Baudelaire han contribuido también a ani-
mar no sélo las concepciones de Boito, si que también las de todos los de su
escuela literaria» (La llustracién hispano-americana, 0/12/1880, p. 6). «Clarin
asegura que Palacio Valdés compite con Richter, Gautier, Baudelaire, Borel,
Heine y cuantos humoristas de primer orden honran la literatura moderna»
(Aniceto Valdivia, «El Sefiorito Octavio de Armando Palacio Valdés», Madrid

66



3 ce moment de son influence dans la littérature universelle, et
concretement chez les « parnassiens » : « Todos estos rimadores, co-
menzando por uno de sus maestros, Baudelaire? ». D’autres propo-
saient des phrases choisies dans I'oeuvre baudelairienne : « El teatro
es como la iglesia, acoge a todo el mundo. Baudelaire’. »

Mais que se passe-t-il dans ces années 80 ? La littérature espa-
gnole est en pleine querelle réalisme-idéalisme ; et méme entre réa-
lisme-naturalisme. La littérature espagnole regarde la France litté-
raire ; une littérature ol régne le naturalisme zolien. Il n’y a pas de
contact réel entre Zola et Baudelaire que par 'ceuvre de Manet.
Dans son étude sur celui-ci, Zola écrivait en se référant au quatrain
des Epavey : « Il est parfaitement vrai que Lola de Valence est un bi-
jou rose et noir®. » Suit une nouvelle critique de Baudelaire « dont
la tendance constante a été de remplacer le vrai par lartificiel » et
qui s’est fait « de la femme une idée singuli¢rement satanique. Il n’y
a pas dans ses poemes un seul cri d’amour juste et senti. Dans Les
Vieilles Plaies de Paul Alexis, au contraire, on sent passer un souffle
chaud de tendresse’ ». Selon signalent Claude Pichois et Jean-Paul
Avice, dans le Dictionnaire Baudelaire, plus tard, en 1881, Zola, avec
toujours beaucoup de précautions, laissera cependant percer son
admiration® : « Baudelaire est, lui, un maitre trés dangereux. Il a,
aujourd’hui encore, une foule d’imitateurs. Sa grande force a été

Cémico, 27/03/1881, p. 6). «En lo que Vd. se parece a Gautier, Courier, Boi-
leau, Baudelaire, Figaro, Balart... en escribir criticas, pero se diferencia Vd. en
labondad de éstas y en el acertado juicio y buen gusto con que deben hacerse.»
(A. Valdivia, «Al sefior don Leopoldo Alas, renombrado Clariny, Madrid c-
mico, 10/04/1881, p. 6.

4 «Catulo Mendez», OLIM., La Iberia, 21/11/1882, p. 3.

5 «Album de un lector», E/ Imparcial, 11/12/1882, p. 4.

6 Cité dans la Correspondance de Zola, éd. B. H. Bakker, P. U. de Montréal
et éd. du CNRS, ¢. I, 1978, p. 511, n. 2.

7 D’apres la note de Colette Becker et Dorothy Speirs, Correspondance de
Zola, op. cir., t. 11, 1980, p. 189.

8 Claude Pichois et Jean-Paul Avice, Dictionnaire Baudelaire, Tusson,
Charentes, Editions Du Lérot, 2002, p. 496.

67



qu’il apportait également une attitude personnelle trés accentuée. Il
faut voir en lui le romantisme diabolique. M. Leconte de Lisle s’était
raidi dans une pose hiératique, il restait & Baudelaire le role d’un dé-
moniaque, et il a cherché le beau dans le mal ; il a, selon une expres-
sion de Victor Hugo, « crée un frisson nouveau ». C’était, au fond,
un esprit classique, de travail trés laborieux, ravagé par une monoma-
nie de purisme. Aussi n’a-t-il laissé qu’un recueil de poésies : les Fleurs
du Mal. Je ne perlerai pas des étrangetés voulues de sa vie, il avait fini
par étre victime de ses allures infernales ; il est mort jeune, d’'une ma-
ladie nerveuse qui lui avait enlevé la mémoire des mots. Au demeu-
rant, il s’est fait dans notre littérature une place originale qu’il gardera.
Certaines de ses pieces sont absolument superbes de forme, et j'en
connais peu qui soient d’une imagination plus sombre et plus saisis-
sante. On comprend quelle admiration il souleva parmi les jeunes
gens, qui aiment les audaces. Apres lui, tout un groupe a raffiné sur
'horreur. Cest toujours du romantisme, mais du romantisme aiguisé
d’une pointe satanique’. » Et en 1892, Zola se déclara « tres fier de
faire partie du comité » créé a l'instigation de Léon Deschamps, di-
recteur de La Plume pour I'érection d’'un monument 2 Baudelaire.

Dans la presse espagnole, les grandes plumes de I'époque parlent
indéfectiblement du poete des Fleurs du Mal : Octave Mirbeau dans
son article « Barbey d’Aurevilly », La Iberia, 28/10/1882, p. 3 ; Emilia
Pardo Bazdn avec « La cuestién palpitante. Los hermanos Gon-
court », La Epoca, 29/01/1883, p. 3 parlant d’un Baudelaire « se
esfuerza en traducir los pensamientos mds inefables, las formas y contor-
nos mds vagos y fugitivos », et insistant sur le catholicisme de Baudelaire,
que l'auteure déduit de la correspondance et des journaux intimes du
poete, soulignant ainsi que 'ordre des textes refléte une douloureuse
aspiration 2 la pureté, « una aspiracién dolorosa hacia la pureza ».

La critique espagnole mit du temps avant de se poser réellement
sur I'ceuvre de Baudelaire. Le premier grand critique intéressé fut

9 Emile Zola, « Les poctes contemporains », Documents littéraires, Paris,
Charpentier, 1881, p. 172-173.

68



Juan Valera, en 1886. A partir de « Al lector » (FM), il exprime dans
Apuntes sobre el nuevo arte de escribir novelas'® son grand rejet pour
des raisons plus morales que littéraires. Dans des articles posté-
rieures, Valera cite « Un viaje a Citerea » (CXVI) en concluant sur
les poetes crapuleux, des renégats de Dieu : « Los poetas crapulosos,
como Baudelaire y Rollinat, se hartan y se hastian de sus goces ;
sienten aspiraciones infinitas, hundidos ya en el fango, y después
de haber renegado de Dios'' [...] » ; et cite « El Heautomoroume-
nos » (LXXXIII) pour parler de I'horreur des doutes qui les tirail-
lent, « el horror de las dudas con que batallan », « Carlos Baudelaire
es, sin duda, uno de los mds endiablados poetas que en estos ulti-
mos tiempos ha nacido de madre'? [...] » D’apres Pio Baroja, Max
Nordau a également participé d’'une maniere décisive aux lectures
négatives des Fleurs du Mal en Espagne : « Nordau en su obra
Degeneracién nos lo dio a conocer a la mayorfa ». Valera et Nordau
laisserent de coté toute considération esthétique pour centrer leur
attention sur les anecdotes biographiques conformant le mythe de
Baudelaire.

10 «Dicen que Baudelaire ya en los tltimos afios, trazé el plan de un drama
o novela, £/ criminal dichoso, que es ldstima dejase de escribir, pues con él hu-
biera acabado de aterrar a los burgueses». (<Apuntes sobre el nuevo arte de es-
cribir novelas», Revista de Espafia, 11/1886, p. 24). Valera qualifie Baudelaire
de «ultra-satdnico», et 'accuse de créer le diable : «El poeta ultra-satdnico,
aunque no cree en Dios, hace como que cree en el demonio, el cual le posee
y le somete a irresistibles tentaciones, y le hace pecar y luego le atormenta con
el remordimiento porque ha pecado [...] La verdad es que trescientas pdginas
de versos, llenos de tales maldiciones no se pueden aguantar, si el autor no
tiene un maravilloso talento de estilista y de versificador, para hacer variaciones
y gorgoritos diversos sobre tan absurdo y sucio tema. Carlos Baudelaire y sus
Flores del mal son una facerfa estrambdtica, que nadie, que esté en su cabal
juicio, puede mirar con seriedad.» («Apuntes sobre el nuevo arte de escribir
novelas», Revista de Esparia, 3/1887, p. 334).

11 Juan Valera, «Disonancias y armonfas de la moral y de la estética»,
La Espasia moderna, 1/04/1891, p. 131.

12 Juan Valera, «La purificacién de la poesia», Los lunes de El Imparcial,
26/03/1900, p. 3.

69



Le grand critique et romancier naturaliste espagnol Leopoldo
Alas Clarin®® réagit avec une série d’articles (La llustracién ibérica,
julio a noviembre 1887) ot il défend la conception critique et poé-
tique de Baudelaire, tout en critiquant les idées de Brunetiere et de
Cdnovas del Castillo, ainsi que ’habitude de I'époque de prendre
I'opinion comme science, « tomar la opinién por ciencia ». L’auteur
de La Regenta souligne les traits de 'ccuvre baudelairienne que la
critique du XXI¢ siecle signale toujours (« [...] después de haber
leido por segunda vez las Flores del mal, me parece imposible que
un hombre de seso y de buena fe diga que alli no hay mds que vul-
garidades »). Clarin avait fait une lecture!* attentive de 'ceuvre de
Baudelaire, ce qui lui permettait de trouver de trés fins commen-
taires, tout en signalant son « espiritualismo cristiano » ; y que la pré-
sence du diable devait étre interprétée comme un symbole du mal
« ubicuo, eterno, que lo llena todo, que se extiende por el infinito
espacio y desciende a ocupar el fondo mds recéndito de las almas' ».

13 De grande actualité, Baudelaire apparait dans Las virgenes locas, roman
collectif publié dans le Madrid cémico (12/06/1886, p. 3): «;Pero era aquello
el producto de su ingenio? ;O era que durante las pocas horas que él habfa dor-
mido, el diablo burlén, o las brujas, o los duendes, o los gatos fantdsticos de
Poe y de Baudelaire habfan caido sobre aquella mesa y habfan enmarafiado,
descompuesto y roto la fibrica de su ingenio?» (signé par «Fliigel», sous ce
nom, les chercheurs reconnaissent Leopoldo Alas «Clariny).

14 Voir Josette Blanquat, «Clarin y Baudelaire», Revue de Littérature Compa-
rée, XXXIII, 1959, 5-25 ; Sergio Beser, Leapoldo Alas, critico literario, Gredos,
Madrid, 1968 ; William E Aggeler, Baudelaire Judged by Spanish Critics, 1857-
1957, University of Georgia Press, Athens, 1971; Noél M. Valis, «The Landscape
of the Soul in Clarin and Baudelaire», Revue de Littérature Comparée, L1V, 1980,
17-31 ; José Marfa Martinez Cachero, «La actitud anti-modernista del critico
“Clarin”, Anales de Literatura Espaiola, 2, 1983, p. 383-398 ; Laureano Bonet,
«Clarin, Jean Paul, Baudelaire: un triptico simbolista» dans Clarin y La Regenta
en su tiempo. Actas del simposio internacional, Universidad de Oviedo-Ayunta-
miento de Oviedo, Oviedo, 1987, p. 951-983 ; Glyn M. Hambrook, «Baude-
laire y Espafia», Estudios de Investigacion Franco-espaiiola, 7, 1992, p. 71-75.

15 Cf. Leopoldo Alas «Clarin», «Baudelaire», Mezclilla, Lumen, Barcelona,
1987, pp. 75-105. «[...] Baudelaire, puede decirse, siempre escribe para el

70



Le critique Emilio Bobadilla, « Fray Candil », se joint a la polémique
en faisant référence aux prétentieux de salon « que no leen los mo-
dernos y que consideran a Baudelaire como blasfemo y materia-
lista'® » ; et I'écrivain Gémez Carrillo'” se prononce montrant une
image favorable qui permettra mitiger les critiques de satanisme
contre le poete frangais.

Alors que le public espagnol commengait a lire, en 1884, en
castillan, les ceuvres de Poe d’apres la traduction'® de Baudelaire,
que les Historias extraordinarias”, avec préface de Baudelaire
étaient annoncées en 1887 ; I'écrivain naturaliste Clarin présente
aux lecteurs espagnols ses idées sur les Fleurs du Mal en franqais.
Carole Filliere, souligne la série d’articles sur Baudelaire, comme
exemple, complémentaire de la distanciation ironique, de la quéte
d’une proximité participative. Pour Clarin, le lecteur doit étre ca-
pable de se rapprocher suffisamment de 'ceuvre et de son auteur
afin de mener a bien 'acte de création qu’est la lecture. Pour cela,
il doit oublier ses préjugés, et s’offrir comme le lecteur bienveil-
lant, dont la curiosité est garante du bon fonctionnement de

alma, y para el alma espiritual, distinta del cuerpo y hasta separada de la ma-
teria por sublimes misteriosos abismos [...] No cabe duda: el movimiento que
¢l hace odiar a la belleza es el formal, el del material artistico; quiere decir que
la poesfa ha de expresarse, siendo a su gusto, en determinado espacio, con sen-
cillez, sin complicaciones retdricas que hagan de la estrofa discurso, del estro
elocuencia; sin furor pimpleo, sin arrebato lirico, sin desorden pinddrico, sin
complejidad romdntica [...] el poeta original cuyo temperamento produjo una
poesia nerviosa, vibrada, lacdnica, pldstica, pero no alucinada, ni materialista,
ni indiferente».

16 «Los presuntuosos», Madrid cémico, 16/07/1887, p. 3.

17 Glyn M. Hambrook, «Del poeta a la poesia: la imagen de Charles Bau-
delaire y su obra en las crénicas literarias de Enrique Gémez Carrillo», Estudios
de Investigacidn Franco-espaniola, 5, 1991, p. 97-111.

18 Novelas y cuentos, precedidos de una noticia escrita en francés por Carlos
Baudelaire, Libreria Espafiola de Garnier Hermanos, Parfs, 1884.

Y Historias extraordinarias, prologo de Carlos Baudelaire, traduccién de
E. L. de Verneuil, ilustracién de E Xumeta, Barcelona, Daniel Cortezo y Cia,
1887, annoncé dans La Epom, 23/09/1887, p. 4.

71



I’échange?. Clarin expose cette attitude et rend compte de son
expérience de lecture intimisante dans son étude des poemes de
Baudelaire. II réagit aux commentaires du critique frangais Ferdi-
nand Brunetiere?', qui le poussent a réévaluer sa propre posture de
lecteur vis-a-vis d’une ceuvre qui lui est @ priori étrangere. Clest
pourquoi il se propose de relire les Fleurs du mal « sans parti pris fa-
vorable », mais également sans « froideur ni impassibilité ». L’intérét
de cette analyse, qui ouvre la voie & un nouveau mode de critique
littéraire davantage impressionniste qu’analytique, dite « critique sug-
gestive » par Clarin, est qu’il s’agit de présenter comme modele de
ses « Lecturas », une relecture. Une deuxiéme lecture qui consiste en
un rapprochement du lecteur et de l'auteur, le premier oubliant
pour un temps son identité afin de « sentir, comprendre, et admirer ».
Un lecteur « capable de cet acte d’abnégation qui consiste a faire
abstraction de soi-méme, a tenter, dans la mesure du possible, de
s'inflitrer dans 'ame du potte, de se mettre i sa place »*. Résonner
dans I'acte de lecture de la présence, des idées et des sentiments de
auteur est ce qui fait du processus de lecture 2 la fois un acte cri-
tique et un acte esthétique : « Oui : il y a un type de critique (d’art,

20 Carole Filliere, L esthétique ironique de Leopoldo Alas Clarin, Madrid,
Casa de Veldzquez, 2011, p. 210.

21 Clarin fait ici référence a l'article « Revue Littéraire. Charles Baudelaire »,
publi¢ par Ferdinand Bruneti¢re dans La Revue des Deux Mondes le 1er juin
1887, et ou il écrivait notamment : « Baudelaire est I'une des idoles de ce
temps, — une espece d’idole orientale, monstrueuse et difforme, dont la dif-
formité naturelle est rehaussée de couleurs étranges — et sa chapelle 'une des
plus fréquentées [...] ; on lui a fait une réputation unique de satanisme, dont
ses os ont dfi plus d’une fois tressaillir d’aise dans leur tombe, qui le transfigure
étrangement aux yeux d’une simple jeunesse, mais qu’en vérité, le pauvre
homme a beau s’étre agité, démené, contorsionné, non, je vous assure qu’il ne
la mérite point. Ce n’est qu’un Satan d’hotel garni, un Belzébuth de table
d’hote ».

22 « Capaz de este acto de abnegacion que consiste en prescindir de si mismo,
en procurar, hasta donde quepa, infiltrarse en el alma del poeta, ponerse en su
lugar », Clarin, « Baudelaire », t. IV, vol. 2, p. 1143.

72



pourrait-on dire) que le spectateur sensible et intelligent peut exercer,
et qui consiste en une espece de production réflexe ; le spectateur y
est comme une plaque vibrante, comme un écho ; de méme que les
rayons de soleil arrachent a la célebre statue égyptienne des vibra-
tions qui semblent des plaintes, chez le critique de ce type 'enthou-
siasme produit par la contemplation du beau arrache un genre de
commentaire, de critique expansive, bienveillante (au sens le plus
noble du terme), optimiste, qui donne a voir bien plus que ce que
voit le spectateur froid et passif, et qui énonce clairement, avec élo-
quence, ce qui est admiré et ressenti®. »

Pour Clarin, le lecteur ironique capable de comprendre Les
Fleurs du Mal allie sensibilité et intelligence. Il est cet horizon idéal
qui réunit dans la lecture la distance — la réflexion — et 'intimité —
le reflet — afin de mener a bien 'échange intellectuel et créateur®.
De plus, la lecture ironique est inconcevable sans une dimension
temporelle longue et répétitive. L’éducation ironique conduit in-
variablement au retour du lecteur vers le texte. La lecture ironique
est une constante relecture de I'ceuvre. Il s’agit pour le lecteur de
recommencer le périple en dépit des risques de rupture de la com-
munication ironique, puisque le lien ironique entre auteur et lec-
teur est virtuellement accessible dans le texte. Le lecteur qui relit
une ceuvre, qui vieillit et dont I'expérience individuelle enrichit la
vie, voit sa lecture enrichie a part égale. Le « Connais-toi toi-méme »
socratique unit lecteur et ceuvre ironiques dans un processus ré-

2 « St: hay un modo de critica (podria decirse de arte) que el espectador sen-
sible e inteligente puede ejercer, y consiste en una especie de produccion refleja; el
espectador es aqui como una placa sonora, como un eco; asi como los rayos del sol
arrancan vibraciones que parecian quejz’dos de la estatua ﬁzmom de Egipto, asi en
el critico de este género el entusiasmo producido por la contemplacién de lo bello
arranca una manera de comentario, de critica expansiva, benévola (en la acepta-
cién mds noble de la palabra), optimista, que hace ver mds que ve el espectador
ﬁz’o y pasivo, y expresar bien, con elocuencia, lo que se admira 7y se siente », Clarin,

« Baudelaire », t. IV, vol. 2, p. 1141.
24 Carole Filliere, L esthétique ironique..., op. cit., p. 211.

73



flexif de connaissance. Carole Filliere rappelle que le livre-miroir
contient un potentiel de découverte intime, et donc universelle,
qui est commun 2 tous les chefs-d’ceuvre de la littérature, et qui
provoque la continuelle interaction entre le texte et son lecteur®.

Clarin commence par rejeter la boue que Brunetiere verse sur
Baudelaire : « M. Brunétiere, con el exclusivo y poco cristiano pro-
p6sito de arrojar cieno y mds cieno sobre la memoria de un poeta que
ha influido mucho en la actual literatura francesa [...] un poeta a
quien se deben momentos de solaz, o alguna visién nueva de lo bello,
o sugestiones para ideas o sentimientos, o cambios fecundos del
dnimo®. » Il s’agit de la méme boue versée sur Zola et son école na-
turaliste et que la critique anti-naturaliste espagnole reprend contre
les écrivains espagnols comme Clarin : « La mayor parte de las ton-
terfas y de las injusticias y cavilosidades que se han escrito en Espafia
contra el naturalismo se remontan, por tres o mds derivaciones, a los
apasionados ataques que Brunétiere y Valbert dirigieron a Zola y a
su escuela?. » Le critique espagnol demande attention au public
parce qu’il se peut que des lecteurs de Baudelaire et qui y trouve une
force originale, a cause de Brunetiere, décident d’abandonner la lec-
ture des Fleurs du Mal : « [...] y tal lector habrd que habiendo leido
a Baudelaire y habiéndole encontrado gran originalidad y fuerza,
ahora, advertido por Brunétitre, le desprecie y le llame farsante®. »

Deux sont les grandes idées que Clarin souligne chez Baudelaire :
douleur et mélancolie. « Después de haber leido por segunda vez las
Flores del mal, me parece imposible que un hombre de seso y de
buena fe diga que allf no hay mds que vulgaridades. [...] he ido bus-
cando las huellas de la vulgaridad, de la petulancia, de los cien de-
fectos que el critico ha ido sefialando, y este propdsito mio me hizo

> [bid,, p. 212.

26 Leopoldo Alas « Clarin », Mezclilla, Barcelona, Lumen, 1987, “Baude-
laire”, Article I, 75-105, p. 75.

27 Leopoldo Alas « Clarin », “Baudelaire”, Article I, op. ciz., p. 76.

28 [bid., p. 77.

74



ver la gran injusticia que habia en leer asf a un hombre como Bau-
delaire. Leyéndole con esa intencién, con esa prevencion retérica,
fria, maligna, no se le puede entender siquiera ; entender, digo, asf,
al pie de la letra, no ya penetrar todo su sentido y sentimiento, que
para eso se necesita mucho mds. Hay versos en las Flores del mal en
que parece que el autor adivina a esa clase de lectores secos, ciegos
y sordos, para el caso verdaderos idiotas ; mds de una vez se vuelve
contra ellos, ora displicente, ora melancélico, ya airado, ya compa-
sivo®. » Cette idée de mélancolie, que nous avons déja vue dans une
référence de 1869, revient dans le texte de Clarin. Mélancolie et
ennui sont des mots assez fréquents dans les écrits de Baudelaire, la
recherche des périphrases et des allusions les rend omniprésents.
Ennui et des termes dérivés de ce nom se trouvent attestés dans seize
poemes des Fleurs du mal, au total 21 fois. Dans Le Spleen de Paris
on en trouve huit occurrences. Les termes mélancolie et mélanco-
liques sont attestés dix fois dans Les Fleurs du mal et quatre fois dans
Le Spleen de Paris. L’emploi de ces derniers termes est plus fréquent
dans les écrits critiques que dans I'ceuvre poétique®. Mais il y a sur-
tout un réseau d’images et d’idées que nous lions a la mélancolie
dans son acception valorisée. Dans sa forme appréciée, la mélancolie
est une humeur spirituelle qui augmente non seulement « le senti-
ment de Iexistence’’
quent, la mélancolie que Baudelaire qualifie de « poétique » dans
Le Poéme du hachisch est plus solidaire de 'enchantement du sur-
naturel que d’une dépression naturelle. (« La douleur et 'idée du
temps ont disparu, ou si quelquefois elles osent se produire, ce n’est

», mais aussi le pouvoir créateur. Par consé-

29 Leopoldo Alas « Clarin », “Baudelaire”, Article II, op. cit., p. 81.

30 Robert T. Cargo, A Concordance to Baudelaire’s Les Fleurs du mal, The
University of North Carolina Press, 1965. Voir aussi Robert T. Cargo, Concor-
dance to Baudelaire’s Petits Poémes en Prose, The University of Alabama Press,
1971.

31 Charles Baudelaire, Fusées, OC, 1, Paris, Gallimard, 2006, « La Pléiade »,
p. 658.

75



que transfigurées par la sensation dominante et elles sont alors re-
lativement a leur forme habituelle ce que la mélancolie poétique est
ala douleur positive®”. »). Cette forme particuliere de la mélancolie
ne se trouve nommée explicitement qu’une seule fois dans les écrits
de Baudelaire ; sa fonction centrale ressort pourtant, selon Margery
Vibe Skagen dans sa these Mélancolie et goiit de linfini. Essais sur la
mélancolie poétique dans les écrits de Charles Baudelaire™®, des nom-
breux rapports établis entre la mélancolie et certains autres termes
qui semblent préoccuper I'écrivain comme un farum (« le gotit du
Beau est pour lui un fatum, [...] il a fait de son devoir une idée
fixe** »). Ainsi la mélancolie chez Baudelaire est liée avec I’éternel
et 'infini, le beau, 'ardeur, le surnaturel (réve, ivresse, musique, gé-
nie et fluide) et la mort, et son domaine affectif et imaginaire
contraste avec celui de 'ennui et du spleen. Dans le poeme qui
introduit Les Fleurs du mal, Baudelaire attribue au lecteur de son
choix une complicité 4 la fois fraternelle et hypocrite dans 'ennui.
De méme, dans son « Epigraphe pour un livre condamné », il exige
du lecteur qu’il connaisse la mélancolie, non pas selon I'interpréta-
tion médicale, mais selon la « rhétorique » de cet ange déchu, qui
enseigne aux maudits « le gotit du Paradis » (toi, le plus savant et le
plus beau des Anges...) : Lecteur paisible et bucolique. .. Selon Vibe
Skagen, le lecteur qui se laisse guider par Baudelaire dans son iden-
tification mélancolique avec les femmes damnées, s’engage dans
une voie hasardeuse. « La mélancolie de 'infini, du beau et du sur-
naturel est une sorte d’ivresse, qui ne cesse de nous intriguer, et d’out
nous ne pouvons sortir, par conséquent, qu’avec un certain désen-
chantement® ». Les deux faces de la mélancolie sont chez Baudelaire

32 Charles Baudelaire, Le Poéme du hachisch, OC, 1, op. cit., p. 425.

35 Margery Vibe Skagen, Mélancolie et goiit de l'infini. Essais sur la mélan-
colie poétique dans les écrits de Charles Baudelaire, Thése de Doctorat, Université
de Bergen, 2000, p. 8.

34 Charles Baudelaire, Téophile Gautier, OC, 11, ap. cit., p. 116-117.

35 Margery Vibe Skagen, Mélancolie et goiit de l'infini..., op. cit., p. 12.

76



rendues distinctes par son exploitation de la valeur « noble » de la 72¢-
lancolie et par son accentuation de I'aspect « ordinaire » et « coupable
» de I'ennui®. La signification du mot mélancolie peut étre rappro-
chée de ce que Baudelaire nomme la postulation vers Dieu. Le mot
est fréquent dans I'ceuvre critique de Baudelaire parce que c’est a leur
faculté de mélancolie appelée aussi spiritualité qu’il juge les artistes.

Clarin avait donc signalé, comme écrivain et critique naturaliste,
la ligne de 'ouvrage le plus remarquable et le plus récent sur la mélan-
colie baudelairienne et signé par Jean Starobinski, La Mélancolie an
miroir, ol il rend compte de la dialectique inhérente a cet état, telle
qu’elle se manifeste dans les arts visuels depuis le XVI¢ siecle”. De son
coté, Giovanni Macchia, dans Baudelaire e la poetica della malinconia,
définit la poétique de la mélancolie chez Baudelaire comme « una poe-
tica dell'imperfetto; in quanto malinconia ¢ senso dell'imperfetto®® ».

3 De mani¢re sommaire, Guy Sagnes établit une telle distinction termi-
nologique : « La mélancolie est un état dans lequel il importe de se maintenir.
Elle est une faculté que I'étre humain doit préserver, faculté qui ouvre sur ce
qui est au regard de Baudelaire la seule vérité du monde et de 'ame : la spiri-
tualité. » Guy Sagnes, L Ennui dans la littérature frangaise de Flaubert i Laforgue
(1848-1884), Paris, Armand Colin, 1969, p. 50.

37 « Exaltation et abattement : cette double virtualité appartient 4 un méme
tempérament, comme si 'un de ces états extrémes était accompagné par la pos-
sibilité — péril ou chance — de I'état inverse. Peintres, graveurs, sculpteurs ont
livré des images ott manques parfois les indices certains qui permettraient de
distinguer entre la tristesse stérile et la méditation féconde, entre I'accablement
du vide et la plénitude du savoir. La gravité inspirée, le génie pensif tiennent
souvent le milieu entre ces deux états : l'artiste qui représente ces personnages
veut que nous les sachions habités par le sentiment de la mort et par les pensées
immortelles. D’ol1 les significations ambigués que peut prendre, dans les arts
visuels, attitude de I'étre penché, la téte parfois soutenue par la main. Ce geste
dit la présence aggravée du corps, I'absence de I'esprit — mais ol absent ? dans
Pirrévocable exil ? Ou dans la « vraie patrie » ? » Jean Starobinski, La Mélancolie
aw miroir. Trois lectures de Baudelaire, Paris, Julliard, 1989, p. 47-48.

38 Giovanni Macchia, Baudelaire ¢ la poetica della malinconia, Milano, Riz-
zoli, 1975. Ce dernier définit la poétique de la mélancolie chez Baudelaire
comme “una poetica dell'imperfetto; in quanto malinconia ¢ senso dell'imper-

fetco” (fbid., p.152).

77



L’essai de Macchia met en valeur certains thémes de la mélancolie
poétique (comme la réminiscence, le réve et la musique), qui est
certainement celle que réclame Clarin pour I'ceuvre Baudelairienne.
Or, depuis Baudelaire, il semble en effet que la mélancolie poétique
soit frappée d’interdiction. On serait évidemment surpris de voir
un auteur contemporain chanter la mélancolie 4 la maniere du jeune
Théophile Gautier : « Tous ces élans d’aigle vers le soleil, ces pures
flammes aspirantes du ciel, cette divine mélancolie, cet amour pro-
fond et contenu, cette religion de la beauté, cette fantaisie si curieuse
et si élégante, ce flot intarissable et toujours montant de la fontaine
intérieure, cette extase aux ailes toujours ouvertes, cette réverie plus
en fleur que 'aubépine de mai, toute cette poésie de ma jeunesse®
[...]»

Selon Vibe Skagen, la mélancolie irritée dans le sentiment du
beau est la condition d’un tel sentiment plut6t que sa conséquence,
car la mélancolie y représente 2 la fois la réminiscence et le désir
d’une perfection perdue. La nature humaine, « exilée dans I'impar-
fait » ne peut « s’emparer immédiatement, sur cette terre méme »
du « paradis révélé », mais si elle peut 'entrevoir par la voie de I'ana-
logie, C’est grice a son éminente sensibilité mélancolique. I est éton-
nant d’ailleurs que la conception néo-platonicienne de la mélancolie
n’ait pas attiré I'attention d’Eigeldinger*’ dans son étude de la su-
blime passion chez Baudelaire.

La douleur est également soulignée par Clarin comme idée fon-
damentale dans 'ceuvre baudelairienne. « El vino mistico, si valiera
hablar asi, es la nota constante de Baudelaire; la belleza fisica, el
placer extremado hasta el dolor y la extravagancia, la orgfa diabdlica
con dejos espirituales, con mementos que se repiten como ritornellos
de cancidn; algo como la escena de la venganza de Lucrecia, segtin
Victor Hugo; el cdntico de las bacanales con un épodo del Dies

39 Théophile Gautier, Mademoiselle de Maupin, Paris, 1836, p- 194.
40 Marc Eigeldinger, Le platonisme de Baudelaire, Neuchatel, A la Bacon-
niere, 1952.

78



irae... Aunque Baudelaire al definir, describiéndola, la Belleza, dice:
Je trone dans 'azur®!... » Un plaisir extréme jusqu’a la douleur, dira
Clarin. Et une douleur aussi, d’ou surgit le sublime de 'effort triom-
phant : « Podrfa haber hombres desesperados, tristes hasta la muerte,
misdntropos; pero no habria poetas pesimistas si el mal no fuera ma-
teria poética, si no pudiera atribuirsele cierta sustantividad que es
exigida para que haya objeto de gran poesia, verdadera belleza; y
esta sustantividad y como dignidad estética del mal, sélo cabe en ci-
vilizaciones y creencias en que predomina el dualismo, en que el
monotefsmo tiene esas que, por lo menos parecen confusiones,
cuando no contradicciones; en que al mal se le reconocen derechos
de beligerante, categoria metafisica casi igual al bien; grandeza su-
ficiente como contraste, hasta el punto que la mayor parte de los
panegiricos cristianos, histéricos, teoldgicos y poéticos se fundan
principalmente en la comparacién del dolor sufrido, del mal super-
ado, de cuya magnitud se hace nacer la sublimidad del esfuerzo
triunfante y de la victoria. En la estética derivada de estas ideas mds
o menos directa o voluntariamente, han descubierto autores insignes
el sublime de la mala voluntad®?, [...] » La douleur de Baudelaire
n’inspire pas la désespérance nihiliste : « No: Baudelaire no sélo es
metafisico, no sélo se muestra preocupado con los intereses de la
vida, sino que es nervioso, siente con viveza los dolores reales y no
lo oculta, ni niega la importancia del dolor, y por consecuencia
implicita de la importancia, la realidad de su contrario, de la dicha
y de su fundamento real, el bien. Baudelaire asusta, entristece, hor-
roriza si se quiere, pero no inspira la desesperacién nibilista de tantos
y tantos poetas modernos® [...] »

Au XXI¢ siecle, le theme de la douleur constitue ’axe central du
livre de Giovanni Dotoli, La douleur de Baudelaire®®. Le livre se

41 Leopoldo Alas « Clarin », Articulo V, op. cit., p. 92.

42 Leopoldo Alas « Clarin », Articulo VI, op. cit., p. 98.

 Ibid., p. 100.

44 Giovanni Dotoli, La douleur de Baudelaire, Paris, Hermann, 2019.

79



fonde sur la douleur comme élément central de I’ceuvre de Charles
Baudelaire. Le point de départ de G. Dotoli : ses textes sont un
voyage dans et vers la douleur. Ainsi « Enfer ou ciel, qu'importe® ? »
L’essentiel c’est de voyager a la cruauté du monde, a partir de la tra-
gédie du corps. Pour le critique, la douleur est « la noblesse unique »,
la seule voie du poete, de Baudelaire, celle qui le conduira au coeur
de la poésie et de I'étre. La douleur est « une bonne louve » qui relie
le poete aux souffrants du monde. C’est le « miel » de la poésie, I'axe
de lhistoire, pour en pénétrer les méandres (« Les Petites vieilles »).
Les Fleurs du Mal sont un livre « saturnien, orgiaque et mélanco-
lique » — ici le mot ‘mélancolique’ signifie ‘douloureux’ —, lequel va
dans les gouffres du poete, chercher la route de la malédiction. Et
nous voyons donc que Clarin annongait a 'époque naturaliste, la
critique de nos jours, celle de Giovanni Dotoli. La critique poétique
de Dotoli cite le poeme-clef « Recueillement », pour signaler que
la douleur est I’étoile de la route du poete. Elle I'introduit dans les
ténebres et lui donne la paix : « Ma Douleur, donne-moi la main ».
La douleur calme le temps, les regrets, le mal inné, et toute souf-
france, et fait entendre au poete la musique de « la douce Nuit qui
marche ». Douleur du travail du poete et douleur de la vie et de la
poésie qui la narre, & 'unisson. Pas de littérature sans douleur atroce,
« miel » du voyage du poete. Baudelaire se voit constamment au mi-
roir dans la douleur la plus profonde?’. En traversant ses « chemi-
nements secrets »*%, la critique contemporaine découvre le vrai Bau-
delaire. Jean-Paul Sartre en a repéré quelques bribes, en restant tou-
tefois loin de ces cheminements*’, mais il a compris que la douleur
est un axe unifiant, tout en insistant sur le réle de la mélancolie. La
douleur est le moteur de la création de Baudelaire, dans la liberté.

45 Charles Baudelaire, « Le Voyage », OC, 1, 0p. cit., p. 134.

46 Jhid., p- 140-141.

7 Ibid., p. 15-25.

8 [bid., p. 79.

49 Jean-Paul Sartre, Baudelaire, précédé d’une note de Michel Leiris, Paris,
Gallimard, 1994, p. 88-90 et 152.

80



Stéphane Mallarmé I’a bien compris, surtout dans son po¢me Le
Tombeau de Charles Baudelaire, que je viens de citer. 1l fallait s’abi-
mer, pour faire triompher la liberté de la douleur™. La douleur est
le labyrinthe magique de la poésie de Charles Baudelaire’'. De fait,
un projet de dédicace des Paradis artificiels a pour titre de para-
graphe, « De l'utilité de la douleur » (OC I 1373, « Notes »).

Leopoldo Alas « Clarin », I'écrivain naturaliste espagnol, arrive
a comparer Zola et Baudelaire face a la critique : « Asi como Zola
no es responsable de las menudencias insulsas, o soeces, o groseras,
que nos han contado tantos y tantos prosistas modernisimos fran-
ceses y espafoles, Baudelaire no es tampoco responsable de las ca-
ricaturas que con intencién o sin ella se han hecho de su maneray
de la indole de su ingenio™. »

La premiere ceuvre de création baudelairienne traduite en espa-
gnol, Los Paraisos artificiales date de 1894, Les lecteurs espagnols
connurent I'édition francaise des Fleurs du Mal de 1868. Malgré
I'intérét des auteurs et des lecteurs hispaniques de I'époque, ils
attendirent la premiere traduction jusqu’a 1905 ; Las Flores del mal,
traduction de Eduardo Marquina®®. Le succes® de la traduction fut

50 Pierre Jean Jouve, Tombeau de Baudelaire, Paris, Editions du Seuil, 1958,
p. 62.

51 [bid., p. 4.

52 Leopoldo Alas « Clarin », Articulo VII, op. ciz., p. 103.

53 La Espania Moderna, Madrid, 1894 ; puis la traduction de Pedro Gonzé-
lez-Blanco (E Sempere y Cfa, Valencia, Madrid, 1907) ; celle de Pedro Gonz4-
lez-Blanco, Valencia, Prometeo, 1968; Un comedor de opio. Los fantasmas de Tho-
mas de Quincey, traduction de Carmen Artal (Barcelona, Tusquets, 1970) ; et
Pequetios poemas en prosa; Los parafsos artificiales, traduction de José Antonio
Milldn Alba (Madrid, C4tedra, 1986).

5¢ Eduardo Marquina, Las Flores del mal, Librerfa espafiola y extranjera,
1905 (1923).

55 Voir le chapitre de Florence Léglise, « Marquina, premier traducteur des
Fleurs du Mal: face au rythme baudelairien, fine ou sourde oreille ? », Zoraida
Carandell (éd.), Traduire pour l'oreille, Paris, Presses Sorbonne Nouvelle, 2014,
p. 115-130.

81



recueilli par la presse et reconnu comme le grand hommage de la
poésie espagnole envers la francaise : « El interés que este libro des-
pert6 en Francia desde su aparicién, no ha decaido todavia, como
nos lo demuestra la serie de articulos dedicados a Baudelaire que el
Mercure de France viene publicando estos dltimos meses. [...] En
Espafia, donde desde un tiempo a esta parte ciertos innovadores pe-
rezosos se dedican a darnos obras castellanas escritas en francés, nos
parece de una sana oportunidad la aparicién de este libro francés
escrito en castellano. El poeta Marquina, como dijo Catarineu a raiz
de una lectura en el Ateneo, ha hecho con su traduccién uno de los
mejores homenajes que la poesia espafiola puede hacer a la poesia
francesa »*. Sa réception critique en Espagne entre 1880 et 1905

%6 Revista contempordnea, 15/02/1907, p. 248. De nos jours, les traduc-
tions espagnoles de Lorenzo Varela (Poseidén, Buenos Aires, 1943) ; Nydia
Lamarque (Losada, Buenos Aires, 1948, reedicién en Océano, 1998) ; Carlos
Aguilar de Merlo (Agen, Madrid, 1962) ; la adaptacién libre de Angel Ldzaro
(Edaf, Madrid, 1963) ; Fernando Gutiérrez (Credsa, Barcelona, 1964) ; Ana
Marfa Moix (Mateu, Barcelona, 1966) ; Luis Guamer y Gil-Vilache (Bru-
guera, Barcelona, 1975) ; de Antonio Martinez Sarrién (Alianza Editorial,
Madrid, 1977) ; Jacinto Luis Guerefia (Visor, Madrid, 1977) ; I’édition bi-
lingue de Manuel Alba Bauzano (Anjana Ediciones, Madrid, 1982) ; Enrique
Parellada (Ediciones 29, Barcelona, 1979) ; celle de Carlos Pujol (Planeta,
Barcelona, 1984) ; de Xavier Berenguerel (Ediciones del Mall, Barcelona,
1985) ; de Enrique Lépez Castellén (PPP, Madrid, 1987) ; Manuel Neila
(Circulo de lectores, Barcelona, 1988) ; de Antonio Martinez Sarrién
(Alianza, Madrid, 1997, [1990]) et celle de Luis Martinez de Merlo (Cdtedra,
Madrid, 1991) ; M.B.E (Ediciones 29, Barcelona, 1993) ; S.N. (Optima,
Barcelona, 1998) ; celle de Elisa Dapia (Edicomunicacién, Barcelona, 1998) ;
Poesta complera; Escritos autobiogrdficos; Los paraisos artificiales; Critica artis-
tica, literaria y musical, de Javier del Prado y José A. Milldn Alba (Espasa
Calpe, coleccién Biblioteca de literatura universal, Madrid, 2000) ; Ignacio
Caparrés, Las flores del mal (Alhulia, Granada, 2001) ; de Jorge A. Mestas
(Ediciones escolares, 2004), avec la traduction de Eduardo Marquina; celle
des éditions Océano, 1998, reprend la traduction de Nydia Lamarque ; et
celle de Carmen Morales et Claude Dubois (Nérdica Libros, Madrid, 2007),
illustrée par Louis Joos. Voir I'étude minicieuse sur les traductions en espa-
gnol des Fleurs du Mal: David Marin Herndndez, La recepcidn y traduccion

82



est caractérisée par 'ambivalence : d’une part, la critique négative et
mesquine de Juan Valera et, d’autre part, la défense minutieuse de Cla-
rin (sept articles parus dans La llustracion Ibérica entre juin et novem-
bre 1887) ; dans Alma contempordnea (1899) José Marfa Llanas, sans
abandonner completement la perspective socio-darwiniste de ses pré-
décesseurs, a rescapé Baudelaire du pseudoscientisme de Max Nordau
et de son disciple Pompeyo Gener (dans Literaturas malsanas de
1894) ; a la lecture stéréotypée de Dario, pour qui Baudelaire était
tout exces et satanisme, se sont opposés Enrique Gémez Carrillo, Gre-
gorio Martinez Sierra et, plus tard, Juan Ramén Jiménez avec leurs
interprétations plus émancipées et moins dix-neuviemistes de son ceu-
vre. Bien que Baudelaire était connu surtout comme auteur des Fleurs
du mal, la premiere traduction espagnole de ses poésies, faite par
Eduardo Marquina, ne parut qu’en 1905. La seule dans cette période,
excepté la glose de « Don Juan aux enfers » inséré par Manuel Reina
dans sa Vida inquieta (1894) et des versions de « El vino de los
amantes » et de « El vino del solitario », cette derni¢re par Andrés Gon-
zélez Blanco, publiées dans la revue La Repiiblica de las Letras (1905).

Tout ceci traduisait donc autour des années 80-85 une poussée
et sans doute une réorientation de I'intérét suscité par I'ceuvre de
Baudelaire, ce que nous invitait encore a remarquer la publication
des longs articles de Leopoldo Alas consacrés aux Fleurs du mal, des
1883, a une période clé du surgissement en Espagne des grandes
ceuvres naturalistes de Galdds, de la Pardo Bazdn, de Palacio Valdes,
et du critique romancier lui-méme. L’ensemble de ces éléments jus-
tifiait donc, selon nous, un examen particulier des textes critiques
de cette période, des articles de Clarin nous permettant de montrer,
sur pieces, autour de quels axes s’organise la perception que le public
espagnol pouvait avoir de I'ceuvre de Baudelaire.

de Les Fleurs du mal en Espasia, Mdlaga, Miguel Gémez Ediciones, 2007.
Et voir aussi David Marin Herndndez, « Una traduccién baudelairiana de
los ‘Petits poemes en prose’ », Trans. Revista de Traductologia, 17,2012, 205-
210.

83



Ce sujet a été jugé, en effet, suffisamment important par son au-
teur pour qu’il en publie sept articles, et qu’il les reprenne encore
dans un volume critique. Ce que le romancier de La Regenta re-
proche a Baudelaire, c’est bien évidemment de mettre a profit tous
les avantages d’une situation «  part », qui lui attire les faveurs d’un
public alléché par la modernité et le parisianisme affichés d’une
ceuvre apparentée de I'avis général au symbolisme, mais dont 'auteur
n’entre pas assez franchement dans la lutte ouverte en faveur de la
nouvelle poésie. Mais sur un autre plan, il défend aussi le poete
contre les accusations de Brunetiere. Et il félicite au contraire 'auteur
des Fleurs du mal par son rejet des effets faciles. Enfin et surtout
'ceuvre de Baudelaire intéresse pour les parallélismes qu’elle permet
d’établir avec I'état selon lui évident de crise par o1 passe la société
religieuse espagnole. Quoi qu’il en soit, en Espagne, Charles Bau-
delaire ne disparaitra plus des énumérations englobantes qui le pla-
cent au rang des meilleurs. Ceci dit, la célébrité espagnole de Bau-
delaire est définitive, comme on I'a vu, a partir des années 1885-
1890 et son nom revient sans cesse, toujours lié a celui de Zola.

84



